TITRE: CARTOGRAPHIER LA LANGUE : FRONTIERES LINGUISTIQUES, TRADUCTION, COLONIALISME
TITLE: MAPPING LANGUAGE: LINGUISTIC BOUNDARIES, TRANSLATION, COLONIALISM
AUTEURE: ARIANNE DES ROCHERS, UNIVERSITE DE MONCTON

REVUE: CircuLA, NUMEROS 21-22

EDITEUR: LES EDITIONS DE UUNIVERSITE DE SHERBROOKE

ANNEE: 2025

PAGES: 108 - 132

ISSN: 2369-6761

URI: HTTPS://HDL.HANDLE.NET/11143/23710

DOI: HTTPS://DOI.ORG/10.17118/11143/23710

Cet ouvrage est mis a disposition selon les termes de la licence Creative Commons
Attribution 4.0 International.

Circula : revue d’idéologies linguistiques, n® 21-22



Cartographier la langue : frontiéres
linguistiques, traduction, colonialisme

Arianne des Rochers, Université de Moncton
arianne.des.rochers@umoncton.ca

Résumé : Le présent article se veut une exploration théorique de la notion de frontiére linguistique,
propre a l'idéologie européenne et coloniale de la langue qui définit a ce jour l'approche dominante
au langage en contexte colonial canadien, par 'entremise de la traduction. Réfutant l'idée recue se-
lon laquelle la traduction découle des frontieres linguistiques, et avangant plutot selon 'lhypothese
que la traduction est précisément 'une des activités principales qui créent ces frontieres, larticle
suggere qu’une transformation des conceptions occidentales et coloniales du langage devra passer
par une définition radicale de la traduction. Larticle explore d’abord la centralité de la frontiere dans
la définition moderne de la traduction, avant de retracer les grandes lignes du régime discursif colo-
nial sur la langue. Puis, larticle explore le role de la traduction dans la (re)production des frontieres
linguistiques de nos jours, et offre des pistes pour une redéfinition de la traduction, dans une visée
postlingue et décoloniale.

Mots-clés : Traduction, frontiéres, normativité linguistique, cartographies linguistiques, idéologies
coloniales

Abstract : This article explores, from a theoretical angle and through the lens of translation, the no-
tion of linguistic borders, specific to European and colonial ideologies of language, which continue
to define the dominant approach to language in the Canadian colonial context. Refuting the conven-
tional idea that translation stems from linguistic borders, and following instead the hypothesis that
translation is precisely one of the main activities that create such borders, the article suggests that a
transformation of Western and colonial conceptions of language will require a radical redefinition of
translation. The article first explores the centrality of borders in the modern definition of translation,
before outlining the colonial discursive regime on language. It then explores the role of translation in
the (re)production of linguistic boundaries today, and offers avenues for a redefinition of translation,
with a postlingual and decolonial aim.

Keywords : Translation, borders, linguistic normativity, linguistic cartographies, colonial ideology

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 109



1. Introduction

La traduction a joué un réle décisif dans les processus impériaux de domination et de colonisation
européennes des derniers siecles, y compris au Canada. Qu'on pense aux traductions de la Bible
dans diverses langues autochtones a des fins d’évangélisation (Rafael, 1992), aux traductions souvent
frauduleuses des interpretes européens qui travaillaient aupres des collectivités autochtones pour
faire avancer les intéréts commerciaux des Européens (Delisle, 1977), ou a la réduction des langues
autochtones par le biais de l'élaboration de dictionnaires bilingues sous-tendus par des processus
impériaux de traduction (Price, 2023), les puissances coloniales se sont largement servi de la traduc-
tion comme outil pour les aider a conquérir et a assujettir de nouveaux territoires et les gens qui'y
viv(ai)ent. Au-dela de ces utilisations concretes et pragmatiques de la traduction a I'époque de la co-
lonisation, des chercheurs comme Louis-Jean Calvet (1970), Eric Cheyfitz (1991), Tejaswini Niranjana
(1992), Vicente L. Rafael (2015) et Cécile Canut (2021) ont aussi montré que la domination coloniale
dépend d’idéologies linguistiques précises, dont la traduction est a la fois tributaire et constitutive.
En effet, le colonialisme en tant que structure dépend, dans la longue durée, d’une conception de la
langue et d’une politique de la traduction spécifiques qu’il convient de cerner, de problématiser et,
ultimement, de renverser.

Au centre de la conception et de la politique occidentales et modernes de la traduction se trouve
I'idée selon laquelle les « langues » seraient des unités ontologiquement distinctes et délimitées entre
elles par des frontieres. Dans toute réflexion sur la traduction et la langue au Canada, la notion de
frontiere linguistique, inhérente a la définition courante selon laquelle la traduction sopere « d’une
langue a une autre », est une notion complexe qu’il importe d’historiciser, de politiser et de relier a
I'histoire et au présent coloniaux au Canada. De nos jours, si nos pratiques de traduction ne sont plus
aussi explicitement coloniales ou violentes qu'auparavant, il demeure qu’on ne peut les séparer du
contexte colonial dans lequel elles s’inscrivent toujours, et qui font d’elles des pratiques éminem-
ment politiques. Les conceptions dominantes et coloniales de la langue et de la traduction sont loin
d’étre des choses du passé, et continuent a ce jour de déterminer nos imaginaires, nos pratiques et
nos rapports langagiers, y compris en ce qui concerne l'enseignement et la pratique de la traduction
au Canada, des activités largement ancrées dans une vision normative de la langue, en particulier
lorsque la traduction a pour langue d’arrivée le francais. En effet, selon le traductologue canadien
Alvaro Echeverri, la « tradition canadienne de formation des traducteurs » est fonciérement corrective
et prescriptive, en ce sens qu’elle vise principalement « 'amélioration de la qualité des traductions
en frangais » (Echeverri, 2017 : 151, je souligne). Le traductologue Matthieu LeBlanc a quant a lui
démontré que, dans la fonction publique fédérale, les textes sont traduits « dans un francais normatif,
conformément a la maniére de traduire entérinée dans les milieux de la traduction au Canada [.. ]
que l'on enseigne dans les écoles de traduction » (LeBlanc, 2014 : 548 ; sur la tendance normative et
puriste de la traduction au Canada, voir également Mossop, 1989).

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 110



Le présent article part de la prémisse voulant que, sans une transformation radicale de l'approche
dominante au langage et a la langue, la traduction, en tant quactivité dont la priorité est la « qualité
de la langue », ne pourra faire autrement que de participer a la reproduction du régime linguistique
colonial canadien. Inversement et parallelement, il y sera aussi suggéré que c’est précisément en
renversant la politique dominante de la traduction qu’il faut commencer, si l'on veut transformer
radicalement notre conception de la langue au-dela de la notion de frontiere linguistique et du
régime normatif qu’elle produit. La traduction apparait en effet comme le site par excellence pour
tenter de défaire la frontiérisation linguistique, phénomene qui participe a l'échafaudage d’un régime
linguistique colonial et hiérarchique au Canada qui, entre autres choses, dévalorise les pratiques lan-
gagieres autochtones, subalternes, minorisées et/ou orales au profit des deux «langues officielles»
comprises comme systemes normés et normatifs.

Le présent article se propose ainsi d’explorer la notion de frontiere linguistique, propre a l'idéologie
coloniale de lalangue qui sejoue encore a ce jour dans 'approche dominante au langage en contexte
colonial canadien, par l'entremise de la traduction. Pour reprendre les questionnements du traduc-
tologue Anthony Pym : « What is translation doing to our borders? What should it be doing? What can
it tell us about more general alternative solutions (Pym, 2003 : 452)? » Réfutant l'idée recue selon la-
quelle la traduction découle des frontieres linguistiques, et avancant plutot selon ’lhypothese que la
traduction serait a l'origine de ces frontieres, l'article suggere qu’une transformation des conceptions
coloniales du langage devra passer par une redéfinition radicale de la traduction au-dela de la notion
de «langues » délimitables et fermées.

Dans un premier temps, l'article explorera la centralité de la frontiere dans la définition courante et
dominante de la traduction. Ensuite, afin de mieux comprendre d'ou vient l'idée de frontiere(s) lin-
guistique(s), 'article tracera les grandes lignes du régime discursif colonial sur la langue, phénomene
qu’il conviendra également d’historiciser. Puis, le role de la traduction dans la (re)production de fron-
tieres linguistiques et dans l'élaboration des cartographies coloniales et normatives des pratiques
langagieres sera donné a voir. Enfin, l'article offrira des pistes pour la redéfinition de la traduction
et de notre approche au langage au-dela des frontieres linguistiques, dans une visée postlingue et
décoloniale. Si l'article néglige certains pans de la recherche en linguistique, en raison notamment
de mes appartenances disciplinaires, mon souhait est que la mise en rapport de contributions pro-
venant de différentes disciplines (traductologie, littérature, études postcoloniales, histoire des idées,
sociolinguistique, etc.) y sera productive, et saura étre mise en conversation avec d’autres travaux
en linguistique. Cet article se veut une exploration théorique, par moments créative et sinueuse, des
liens quiunissent les frontieres linguistiques, la traduction et le colonialisme (en particulier, canadien)
de nos jours. J'y fais le pari qu’une telle prospection ouvrira des failles différentes de celles qu'aurait
permises un argumentaire conventionnel et linéaire et un ancrage strictement linguistique, et jinvite
les lecteur-rices a me suivre dans les méandres d’une réflexion théorique exploratoire.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 111



2. Frontieres linguistiques et traduction : un probléeme et sa
solution

Au «probleme» des frontieres linguistiques et de 'incommensurabilité qu’elles posent, c’est géné-
ralement vers la traduction qu’on se tourne. En effet, la traduction serait, dans sa définition moderne
et courante en tant que processus qui consiste a « faire passer d’'une langue dans une autre » (Le
Robert en ligne, 2025), une activité visant a traverser les frontieres qui existeraient déja entre les lan-
gues, autrement dit a les surpasser afin de permettre la communication entre des communautés qui,
autrement, seraient foncierement incapables de se comprendre, car séparées par le fossé de l'incom-
mensurabilité!. La notion de frontiere linguistique est effectivement fondamentale aux conceptions
modernes de la traduction; dans les mots de la traductologue Sherry Simon : «une opération de
traduction ne peut étre effectuée que s’ily a une frontiere linguistique a franchir» (Simon, 1994 : 112).

Le principal manuel de traduction anglais-francais au Canada, La traduction raisonnée de Jean
Delisle (qui en est a sa troisieme édition, publiée en 2013), nous fournit dailleurs un exemple illustrant
bien la primauté de la frontiere dans la conceptualisation, l'enseignement et la pratique de la traduc-
tion au 21¢ siecle au Canada. Selon le manuel, la premiére et plus importante aptitude du traducteur
serait de «dissocier les langues (savoir éviter les interférences) » (Delisle, 2013 : 19). Les langues existe-
raient donc de facon distincte, avant et a l'extérieur de l'acte traductionnel, et la tache du traducteur
se résumerait a localiser adéquatement la frontiere qui les sépare, a savoir ce qui tombe d’un coté et
de l'autre. La traduction est donc comprise comme survenant apres la frontiere, qui en serait par le
fait méme sa condition préalable. Dans cette configuration précise, la traduction est naturellement
percue comme un geste héroique, éminemment positif qu’il convient de célébrer sans réserve : la
traduction jetterait des ponts entre les cultures en assurant a celles-ci de garder l'intégrité a laquelle
elles ont supposément droit, elle permettrait de traverser les frontieres, et sans elle, les différents
peuples ou cultures vivraient dans l'incompréhension la plus totale?.

1. Selon la typologie de Roman Jakobson (1959), cette définition s'apparente a la traduction « interlinguale », par opposi-
tion a la traduction «intralinguale » et a la traduction « intersémiotique ». Pour une excellente critique de la typologie de
Jakobson, qui souléve a la fois les présupposés structuralistes problématiques sur lesquelles elle repose et 'équivalence
explicite chez Jakobson entre la traduction « interlinguale » et la traduction « proprement dite », voir Derrida, 1985 : 217-
218.

2. Bien entendu, de nombreuses recherches ont porté sur les effets néfastes de la traduction et sur son instrumentalisa-
tion a des fins trompeuses, réactionnaires ou violentes (voir, a titre d’exemples récents, Italiano, 2020 et Samoyault, 2020).
Mon point ici est que la conception de la traduction comme « solution » au « probleme » des frontieres (linguistiques) gé-
nére généralement une vision fondamentalement positive de ce processus, qui en vient a étre décrit comme une activité
de transfert, de passage, de médiation, d’ouverture, et ainsi de suite.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 112



Le traductologue Antoine Berman retrace justement la naissance de la traduction telle quon la
concoit aujourd’hui, et aussi du mot traduction pour désigner cette activité de transfert entre les lan-
gues, a 'époque de la Renaissance en Europe, précisément au moment ou les langues vernaculaires
commencent a étre définies et revendiquées au sein des projets d’unification sociale et d’identifica-
tion protonationale :

A la différence du “translateur” médiéval, [le traducteur a partir du XVI¢ siécle] se meut dans
un monde ou, désormais, les langues sont fermement délimitées. Et cela est fondamental. La
tache du traducteur consiste justement a transférer un texte d’une langue délimitée dans une
autre langue délimitée, sans menacer cette délimitation mutuelle (par exemple en « anglici-
sant» indiment le francais). (Berman, 1988 : 38, je souligne)

Avant que les langues ne soient formellement et «fermement délimitées», l'acte de traduire comme
on le connait aujourd’hui n'avait pas, selon Berman, de visage propre; il était une forme d’écriture,
de transfert et de réarrangement textuel parmi une foule d’autres. Il était d’ailleurs désigné a partir de
différents mots, y compris translation, dont le sens était beaucoup plus large et pouvait faire référence
a toutes sortes d'opérations de transfert ou de déplacement physique, métaphorique, symbolique,
et ainsi de suite. Dans le méme ordre d’idées, la médiévaliste Emma Campbell affirme quant a elle
que le «francais médiéval» était reconnu comme un idiome supranational qui comprenait différentes
variétés et qui ne faisait l'objet d'aucune standardisation linguistique (2023 : 15), et que la variation
linguistique était 'essence méme de la «langue francaise» et des pratiques de traduction a 'époque
(2023 :24).

Ainsi, au Moyen Age, «il n’y avait pas de frontiéres linguistiques stables et tranchées» (Berman,
1988 : 27), et on ne faisait pas la distinction comme on la fait aujourd’hui entre les langues.
Reconnaissant que cette situation est «presque inconcevable pour nous» (Berman, 1988 : 27),
Berman affirme qu’en vérité la plupart des discours et des textes étaient prononcés ou écrits dans ce
qu’on reconnaitrait aujourd’hui comme un mélange de langues, mais qui n’en était pas un a 'époque.
Campbell le corrobore, faisant remarquer que notre conception moderne de la traduction comme
activité bilingue qui survient entre deux langues distinctes ne s'applique pas aux cultures textuelles
médiévales, considérant que celles-ci transgressaient régulierement les frontieres qu'on associe
aujourd’hui aux langues modernes standardisées, mais qui ne l‘étaient pas alors (Campbell, 2023 :
19-20, 40). Ce serait donc en effet a 'époque de la Renaissance, en lien avec la Réforme protestante,
que les différents vernaculaires allaient peu a peu étre fixés et délimités en Europe, par le biais de
Iécrit. Parallelement, le théoricien Naoki Sakai situe '’émergence du concept de la langue japonaise
délimitée, notamment par opposition au chinois, seulement au 18¢ siécle. Avant cela, la notion de
«langue étrangere» n'existait pas au Japon, et les gens qui savaient lire et écrire étaient capables
d’opérer dans plusieurs médiums linguistiques qui n’étaient pas considérés comme distincts (Sakai,
1997 : 20).

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 113



Aujourd’hui, le rapport a la langue, a la diversité et a la variation linguistique est tout autre, et la no-
tion de frontiere linguistique est au centre de la conception occidentale des langues. Par exemple, la
définition courante de la langue au sein de la société canadienne, qui s'invite également de facon gé-
néralisée dans les différents milieux et espaces de traduction au Canada, découle d’'une compréhen-
sion structuraliste du langage et montre un attachement profond aux entités linguistiques délimitées
et naturalisées telles que «le francais» et «l'anglais» — méme si, dans les pratiques langagieres, par
exemple celles associées au « chiac » ou au « franglais », pareille distinction ne vaut pas. Plus précisé-
ment, la traduction est largement comprise comme une activité de transfert (d’'un contenu séman-
tique ou d’une forme stylistique, le plus souvent un mélange des deux) entre deux codes linguistiques
compris comme étant séparés par une frontiere et donc comme étant distincts, fermés, étanches,
autonomes et, dans une certaine mesure, symétriques et équivalents. Dans 'approche dominante a
la traduction au Canada (voir Mossop, 1989), les frontieres qui séparent les langues précéderaient la
traduction, qui aurait pour tache de la traverser, c’'est-a-dire de faire passer des éléments (de contenu,
de style) d’un c6té a l'autre sans la compromettre ni la faire bouger.

La prédominance d’une conception structuraliste, monolingue, unitaire et puriste de la langue dans
les domaines de la traduction et de la traductologie a fait l'objet de nombreuses analyses et critiques
scientifiques, en particulier dans le monde francophone (voir, par exemple, Lewis, 2003; Meylaerts,
2006; Des Rochers,2023)°. Dans la liste qu’elle dresse des postulats de la pratique occidentale de la tra-
duction, la traductologue Maria Tymoczko place au premier rang la norme du monolinguisme d’Etat
(Tymoczko, 2006 : 16-17). Pour Tymoczko, la norme du monolinguisme en traduction renvoie a 'idée
selon laquelle l'identité nationale et la langue nationale sont homogenes, qu’elles correspondent
aux frontiéres géographiques des Etats-nations, et que la traduction a pour objectif de préserver
l'intégrité de ces identités. Comme Ka Chagnon le souligne, dans le cas du Canada, «on parle plutot
d’un bilinguisme d’Etat, mais celui-ci tend tout de méme & suivre des lignes de partage de langue
lice a lidentité entre un Québec majoritairement francophone et d’autres provinces a dominance
anglophone» (Chagnon, 2019 : 267). Dit autrement, non seulement les langues officielles (le francais
et langlais) sont mutuellement exclusives, car séparées par une frontiere, mais elles correspondent
aussi a des groupes ethnoculturels précis, ainsi qu’aux territoires qui leur sont associés — a tort et a
raison.

3. Si certaines théories poststructuralistes ont cherché a remplacer les notions de « langue de départ/langue d’arrivée »
par « texte de départ/texte d’arrivée » en traductologie, et qu'’il existe dans la discipline un consensus voulant que la
traduction s'opeére sur des textes, il n'en demeure pas moins que les textes de départ et d’arrivée restent implicitement
et fermement associés a des langues distinctes. En effet, la différence linguistique demeure cruciale pour ce qui est de
distinguer la « traduction proprement dite » (Jakobson, 1959) des autres types de réécriture ou d'adaptation, comme on
le voit notamment dans la typologie de Jakobson qui, malgré les critiques, reste un modele encore utilisé a ce jour en
enseignement et en théorie de la traduction. Dans les mots de Reine Meylaerts : « Implicitly or explicitly, translation is still
approached as the full transposition of one (monolingual) source code into another (monolingual) target code for the
benefit of a monolingual target public. » (2006 : 5).

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 114



3. Cartosgraphier la langue : frontiérisation des pratiques
langagieres

Javance ici que les frontieres linguistiques sont une condition préalable a la normativité linguis-
tique, puisque ce sont elles qui déterminent 'acceptabilité des formes linguistiques et des pratiques
langagieres. En effet, les discours normatifs et prescriptifs sur la langue ont tendance a donner a
celle-ci une conception, voire une existence, spatiale : I'idée veut qu’une forme linguistique qui n'est
pas «acceptable» dans telle ou telle langue ne l'est pas pour la simple et bonne raison que la forme
tomberait a « 'extérieur » des limites de la langue en question. On entend souvent, comme justifi-
cation d’une erreur, de tel mot, de telle structure, que «ce n'est pas francais» — ce qui sous-entend
que le mot ou la structure en question ferait partie d’'une autre langue, ou bien ne fasse partie d’au-
cune langue. La logique d’exclusion spatiale selon laquelle les langues standardisées se constituent
est aussi exemplifiee dans 'appareil normatif des dictionnaires, grammaires et autres ouvrages de
référence : un mot ou une graphie qui ne se trouve pas dans le Robert ou dans le Dictionnaire de
[Académie francaise, par exemple «language», se trouverait par le fait méme a 'extérieur du territoire
délimité de la langue francaise. On peut par ailleurs en dire autant des soi-disant variétés régionales,
qui sont elles aussi définies a partir d’une logique d’exclusion de formes linguistiques dans une visée
de délimitation de ce qu’elles incluent ou couvrent. La langue, ainsi catégorisée, apparait comme un
systeme délimité par des frontieres plus ou moins mouvantes qui délimitent ce qui en fait partie ou
non.

Cette visualisation spatiale des langues, centrale a une conception structuraliste et/ou normative de
la langue, m'amene a considérer le découpage des langues et les frontieres linguistiques comme un
mode (impérial) de cartographie des pratiques langagiéres qui sont autrement fluides, changeantes
et mouvantes. Or, comme le dit le dicton, une carte n'est pas le territoire. En réalité, les cartes offrent
une représentation, toujours partielle et partiale, de la réalité; elles nous racontent des histoires in-
completes qui cachent d’autres histoires possibles. Prenons la carte suivante, de la région de la baie
de Fundy, pres de Moncton, ou j'habite :

GRAPHIQUE 1 : CARTE DE LA BAIE DE FUNDY PAR SAMUEL DE CHAMPLAIN, 1607*.

4. https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/62/La_baye_fran%C3%AToise.png

(@]

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 11


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/62/La_baye_fran%C3%A7oise.png

Cette carte a été produite par Samuel de Champlain en 1607, aux débuts de la colonisation francaise
de l'lle de la Tortue, aussi connue sous le nom d’Amérique du Nord. Champlain avait nommé l'en-
droit, non sans audace, «la baye francoise», et la carte raconte ['histoire des premiers peuplements
francais dans la région; on y voit, par exemple, le poste colonial de Port-Royal. A en croire la carte de
Champlain, il n’y avait aucune présence autre que celle des colons francais sur le territoire. Or, on
sait qu’il y avait de nombreuses collectivités autochtones dans la région a larrivée des Francais : si
les expert-es ne sentendent pas et qu’il est impossible de dégager des données exactes, 'historien
mi’kmaw Daniel N. Paul estime qu’il y avait environ 200 000 habitant-es mi’kmag sur le territoire avant
larrivée des Européens (Paul, 2006 : 45). Ceux-ci nommaient le territoire différemment, comme en
témoigne la carte suivante qui raconte une tout autre histoire et qui signale un tout autre rapport au
territoire.

GRAPHIQUE 2 : SECTION D'UNE CARTE PRODUITE PAR LE NATIVE COUNCIL OF NOVA SCOTIA.
CREDIT PHOTO : ARIANNE DES ROCHERS

(@}

Circula : revue d’idéologies linguistiques, n® 21-22 11



N’y figurent plus exclusivement des villages batis par ’lhumain comme dans la carte de Champlain;
les rivieres y sont nommeées, a l'instar de certains animaux qui peuplent la région, et celle-ci est di-
visée en grands districts (Kespukwitk, Sikepne’katik, etc.), qui correspondaient entre autres choses
aux territoires de chasse des différentes communautés. Dailleurs, les sept districts qui composent
Mi’kma’ki s’étendent sur quatre provinces canadiennes actuelles, prédatant et faisant fi des frontieres
coloniales qui découpent aujourd’hui le territoire. Cela dit, ce n'est désormais ni 'une ni l'autre de
ces cartes qui prévaut dans la conception généralisée au territoire, mais la suivante, produit de la
colonisation britannique subséquente ayant littéralement vidé le territoire des présences francaises
et autochtones en orchestrant la Déportation des Acadien-nes en 1755 et plusieurs tentatives de gé-
nocide a l'endroit des Mi’kmag au cours des décennies (proclamation royale offrant une prime pour
les scalps autochtones, confinement dans des réserves, pensionnats, etc.).

GRAPHIQUE 3 : CAPTURE D’ECRAN DE GOOGLE MAPS, 2025.

Cette derniere carte (produite et hébergée par la multinationale états-unienne Google) témoigne
de l‘établissement, ces derniers siecles, d’un systéeme de gouvernance colonial, capitaliste et hétéro-
patriarcal, ou la majorité des lieux portent des noms de lieux en Angleterre ou d’hommes blancs a
la feuille de route militaire ou commerciale douteuse : Sussex, Amherst, Rothesay, Windsor. En effet,
comme Dalie Giroux le souligne, la centralité du langage comme dispositif de colonisation se mani-
feste notamment dans le fait de cartographier et de nommer les lieux : «le langage de la colonisation
fait parler le territoire. Il e reconstruit a son image en capturant les habitats, en nommant les lieux, en
affectant les usages de ce qui s’y donne comme nature, en produisant le paysage selon les codes de
la métropole, en tracant des frontieres» (Giroux, 2019 : 32). Les cartes nous en disent donc plus long
sur ceux qui les tracent, et sur les raisons qui les poussent a les tracer, que sur les territoires ou les
langues qu’elles sont censées représenter.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 117



Jutilise ces exemples pourillustrer non seulement lartificialité et l'arbitrarité des cartes, mais aussi
la colonialité de celles qui sont produites dans une visée de délimitation du territoire a des fins de
controle et d’expansion territoriale, et qui effacent d’autres cartes précédentes ou possibles. En ce
qui a trait aux facons dont les pratiques langagieres sont elles aussi délimitées et nommeées, les
mémes constats sappliquent aux cartographies linguistiques et aux frontieres qu'on s’imagine déli-
miter les langues entre elles. D’une part, celles-ci ne peuvent vraisemblablement pas constituer une
description objective d’une réalité empirique et observable, puisqu’il est impossible de voir ou de
connaitre lemplacement exact d’une frontiere entre, par exemple, 'anglais et le francais. Certes, de
nombreux dispositifs créent ['illusion d’une frontiere entre ces deux langues, et ce, depuis des siecles.
Par exemple, les dictionnaires bilingues construisent une frontiere matérielle entre un mot anglais
et son équivalent francais, le plus souvent en les séparant par un dispositif typographique. On peut
dire la méme chose de la convention de rédaction selon laquelle il faut mettre les mots «étrangers »
(Cest-a-dire qui résideraient a l'extérieur de la langue) en italique, ce qui crée une frontiere visible a
I‘écrit. La traduction est une autre pratique qui crée lillusion d’une frontiere entre deux langues qui
seraient mutuellement exclusives; comme le disent Jonathan Evans et Helen Ringrow dans l'intro-
duction d’un numéro de la revue TranscUlturAl sur les frontiéres en traduction, «the act of translation
is already an act of bordering: itis saying “this language is different from that one”» (Evans et Ringrow,
2017 : 5). En dehors de telles stratégies que la forme écrite rend possibles, cela dit, les frontieres
linguistiques n'ont pas d’existence matérielle, et n'ont donc pas d’existence empirique en tant que
telles du point de vue des pratiques langagieres.

La notion de frontiere linguistique doit ainsi étre considérée comme ce qu’elle est : le produit d’un
processus historique complexe que Harsha Walia (2021) appelle «bordering» et que je traduirai ici
par frontiérisation. Pour Walia, les frontieres ne sont pas des lignes fixes ou statiques, et encore moins
naturelles, mais des régimes de production qui sont générés par des rapports sociaux de domination
qui décident ce qui peut entrer ou non d’une part, et qui (re)produisent ces mémes rapports de do-
mination d’autre part. Si nous en sommes venu-es a concevoir les pratiques langagieres comme for-
mant des entités cartographiables, ce n'est pas parce qu’elles existent comme telles, mais bien parce
qu’elles ont été ainsi cartographiées par un régime de frontiérisation, lequel servait et sert toujours
des objectifs politiques et idéologiques bien précis, qu’il convient maintenant de mettre en lumiere.

4. Petite histoire de la frontiérisation du langage : une entreprise
imperiale et coloniale

La notion de langue est en effet une invention récente, associée a 'émergence des Ftats-nations
européens et au siecle des Lumieres, absente de nombre de sociétés traditionnelles avant leur co-
lonisation par une puissance européenne (Canut, 2021 : 141). La sociolinguiste Cécile Canut parle
carrément «d’invention » et de «fabrique» des langues par les dirigeants et les linguistes européens,
puis occidentaux (2021 : 139), faisant référence au processus idéologique, politique et historique de
«mise en frontieres des pratiques langagieres, par définition hétérogenes et sans délimitations fixes,

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 118



afin de lesréduire a des ensembles clos» (2021 : 141). La chercheuse montre comment, en Afrique, les
linguistes européens ont découpé les pratiques langagieres pour en faire des «dialectes» distincts, le
tout afin de recréer le modele européen de ce quelle appelle «'ordre-de-la-langue », soit la réification
de 'hétérogénéité langagiere en un systeme normé et hiérarchique, érigé comme valeur sociale a des
fins coercitives et oppressives et adopté par la majorité des élites africaines qui le reproduisent a ce
jour (2021:81). Quoiqu’ilen soit, la langue est une catégorie historique, politique et idéologique qu’il
convient, précisément, d’historiciser et de politiser.

Le besoin de découper les pratiques langagieres, de les organiser et de les hiérarchiser apparait au
16°siecle, lorsque 'Europe part a la «découverte» des autres continents a des fins expansionnistes et
commerciales et se heurte a des altérités radicales. Le linguiste Louis-Jean Calvet a montré comment,
a partirdu 16¢siecle et jusqu’a la publication de son célebre ouvrage Linguistique et colonialisme dans
les années 1970, les approches linguistiques scientifiques dominantes en France se ressemblaient
toutes (y compris celles ayant une visée descriptive), dans la mesure ou elles tendaient a illustrer, a
prouver et a renforcer la «supériorité» de la langue francaise vis-a-vis des langues autochtones et/
ou provinciales (Calvet, 1979 : 26-27), le tout afin d’ouvrir la voie a la colonisation et a la déposses-
sion brutales de ces «Autres». Cette volonté de découpage s'inscrit plus largement, comme Michel
Foucault I'a montré dans Les mots et les choses (1966), dans la continuation du projet scientifique
des 16° et 17¢ siecles en Europe s'étant attelé a nommer les choses afin de procéder a leur mise en
ordre. Méme diagnostic chez Canut, qui identifie la fin du 16¢ siecle en Europe comme le moment ou
«le langage a été placé au cceur d’une politique de réglage des relations de pouvoir, et est devenu un
instrument de division des individus» (2021 : 284).

Quant aux anthropologues Richard Bauman et Charles L. Briggs, ils ont montré (2003) que la «pu-
rification» des langues européennes, l'étape suivante logique au découpage et a la classification
hiérarchique de celles-ci, prend racine dans l'idéologie des Lumieres, en particulier dans le concept
de modernité. La modernité a été concue comme la distinction entre le rural, les classes inférieures,
l'archaique, le local (en d’autres termes, le provincial et/ou l'étranger) et l'urbain, [élite, érudit, le
cosmopolite — c’est-a-dire le moderne. Dans le cadre du processus de construction de la modernité,
les élites européennes ont d'abord dli «déprovincialiser» 'Europe (Chakrabarty, 2000), en produisant
de nouvelles idéologies qui les ont élevées au rang d’universaux, ce qui allait justifier leur domination
sur le reste du monde (congu comme provincial, particulier, inférieur). Pour Bauman et Briggs, 'une
des constructions clés qui a rendu la modernité possible est précisément la notion de langue. Sur le
plan linguistique, la modernité a été associée a l'idée d’une langue «purifiée», «déprovincialisée»,
«rationnelle», «universelle». Or, la langue en Europe ne pouvait devenir <moderne» que si elle était
débarrassée de ses «imperfections naturelles» (Bauman et Briggs, 2003 : 59), cC’est-a-dire dépouillée
de ses liens avec des espaces et des intéréts sociaux particuliers autres que les espaces et intéréts
dominants (masculins, bourgeois, blancs).

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 119



La notion de langue comme entité délimitable et pure a poursuivi sa trajectoire avec la formation
des Etats-nations en Europe a la fin du 18 siécle. En France par exemple, 'imposition généralisée
d’une langue homogénéisée et associée a l'identité nationale se réalise a partir de la Révolution
francaise, qui présente le francais (parlé par [‘élite bourgeoise parisienne) comme la langue de la
République (Balibar, 1985). Les efforts d’homogénéisation et de standardisation des autres langues
européennes s'intensifient eux aussi au 19¢ siécle, période qui coincide avec la montée des Etats-
nations capitalistes en Europe. Selon le politicologue Eric Hobsbawm, «identification of the state
with one nation [...] implied a homogenization and standardization of its inhabitants, essentially, by
means of a written “national language”» (1990 : 93). Monica Heller et Bonnie McElhinny abondent
dans le méme sens, affirmant que «the construction of a common, shared national language was a
key tool for ensuring participation in a shared discursive space and a disciplined orientation toward
when and how to communicate» (2017 : 104). En bref, les langues européennes ont été construites au
cours des siecles par un ensemble de discours et de processus de codification, de standardisation et
de normalisation des pratiques de [¢élite lettrée et au pouvoir, a des fins de controle, de surveillance
et de hiérarchisation des populations. En effet, la standardisation linguistique est de plus en plus re-
connue comme un projet idéologique visant a différencier et a hiérarchiser les pratiques et les corps
qui leur sont associées (Gal, 2012 : 29).

La construction d’une langue nationale unifiée, cultivée et standardisée a été rendue possible, lar-
gement, grace au développement de I'imprimerie et de ['Etat bureaucratique (en particulier 'école
publique); en effet, l'écriture, via la technologie quest 'impression a grande échelle, a joué un role
fondamental dans la suppression de la diversité et de la variabilité linguistiques d’une part, et dans
la création des langues nationales et de publics monolingues d’autre part (Anderson, 2016 [1983] :
42-46). Ce sont lécriture, 'imprimé et la standardisation ainsi que leur diffusion par l'intermédiaire
des institutions publiques qui ont radicalement transformé la fagon dont on concoit la langue en
distinguant la langue écrite (nationale, standard, propre, neutre, rationnelle, moderne, et, dans une
certaine mesure, universelle) de la langue orale.

Enfin, aux 18 et 19¢ siecles, le romantisme allemand vient sédimenter le lien, supposément naturel,
entre une langue et un territoire donné. Cest a ce moment que la langue devient associée, non sans
essentialisme, a la nation, c’est-a-dire a un «peuple» correspondant a un territoire délimité, dont
'une des caractéristiques fondamentales est précisément le partage d’une langue soi-disant com-
mune et homogene, mais que l'on sait étre imposée et policée de facon plus ou moins coercitive.
Un ensemble d’individus et de communautés sur un vaste territoire, censé avoir la méme «culture»,
sont amenés a s’identifier a une seule langue, et a l'inverse cette langue est censée illustrer 'essence
de ce peuple. Il s'agit de la fameuse triade «une nation, un territoire, une langue» qui dominera les
définitions et les luttes de I’'Etat-nation moderne jusqu’a nos jours, et qui, pour reprendre le postulat
du monolinguisme d’Etat dénoncé par Tymoczko (2006), définit encore largement la conception et la
pratique de la traduction en Occident.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 120



Un courant de pensée qui traverse tous ces siecles de naturalisation des langues comme entités
délimitées est, bien entendu, le logocentrisme - tres présent chez Saussure et dont on doit la plus
célebre remise en question a Derrida (1967). Dans la perspective logocentrique, le langage est subor-
donné ala pensée, et la pensée est subordonnée a un sujet pensant, ce qui signifie que la pensée et le
langage sont séparés, et que le langage n'est qu’un simple instrument d’expression de la pensée, qui
est toujours déja formée. Ainsi, le logocentrisme voit le langage d’un ceil ambivalent, puisque sa ma-
térialité et son fonctionnement supposément exogenes suggerent une agentivité qui n'est pas tout a
fait humaine — autrement dit, si la pensée vient de l'esprit, le langage, lui, nest qu’un outil qui réside
a l'extérieur de ’humain. Cette agentivité non humaine s'observerait dans les regles de grammaire, de
syntaxe et d’orthographe, naturalisées au point ou elles apparaissent désormais comme existant en
elles-mémes, et comme opérant a l'extérieur du contréle ou de la volonté des locuteur-rices.

Une vision logocentrique de la langue mene a l'idée que le langage doit étre domestiqué, contenu
et réglementé (en d’autres mots, transformé en «langues» standardisées) de facon a s'assurer qu’il
demeure un simple instrument pour transmettre de l'information. Le logocentrisme «colonise» donc
les pratiques langagiéres et la diversité linguistique afin de construire des objets (les langues et les
variétés de langue) qu'il sera possible de maitriser (Rafael, 2015 : 87). Selon le théoricien Vicente L.
Rafael, le logocentrisme a généré le besoin pour l'élaboration d’une hiérarchie linguistique : parmi
toutes les «langues» sur un territoire donné, il n’y en a qu’une (ou quelques-unes) qui est supérieure
en raison de sa capacité a exprimer, de facon claire et rationnelle, les intentions des locuteur-rices.
Et c’est a la traduction que, dans le contexte de l'impérialisme américain, Rafael attribue le réle de
premier plan dans ce processus de hiérarchisation :

First, there is the belief that language is no more than a malleable medium for conveying
human ideas and intentions, as if ideas and intentions could exist outside their material con-
stitution in writing and speech. Second, that languages are inherently unequal in their ability
to communicate and, as such, can be arranged into a hierarchy, depending on their utility and
reach. [...] Third, that given the exceptional qualities of American English as a kind of universal
lingua franca, all other languages ought to be reducible to its terms and thereby assimilable
into the national linguistic hierarchy. And fourth, that this process of reduction is precisely the
task of translation (Rafael, 2015 : 89).

On en revient donc a la traduction, a laquelle Rafael attribue ici la responsabilité pour la création de
frontieres et de hiérarchies linguistiques. Car, lorsque les frontieres linguistiques ne sont plus com-
prises comme un fait donné, voire naturel, apolitique et ahistorique qui donne obligatoirement lieu
a la traduction, mais comme le résultat d’un processus éminemment politique et idéologique de
frontiérisation a des fins coloniales et capitalistes, le role de la traduction dans ce processus se révele
peu a peu. La traduction, complice, ne peut plus strictement étre pensée comme solution innocente
et héroique aux frontieres linguistiques.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 121



5. La traduction : la source du probléeme?

Nous avons vu que pour Berman, la traduction commence a se pratiquer en Europe en tant qu’acti-
vité spécifique, d’une langue a l'autre, apres que les langues ont été délimitées, autrement dit apres
que les frontieres entre elles ont été tracées. Cest la frontiérisation des langues qui aurait amené
la traduction a se transformer, a répondre a de nouveaux besoins et a de nouvelles configurations
linguistiques, et a se poser en solution au probleme des frontieres linguistiques. Or, le théoricien
Naoki Sakai a remis en question cette idée de cause a effet, comme quoi la traduction découlerait
de l'existence de frontieres linguistiques préétablies, désormais naturalisées, qu’elle cherche simple-
ment a traverser. Selon Sakai, c'est plutot le geste de la traduction qui crée la frontiere, puisque clest
en posant l'acte de traduction que l'on se représente deux groupes comme comme étant deux entités
distinctes et mutuellement exclusives. Sakai se demande : quelle sorte de relation sociale la traduc-
tion constitue-t-elle en présupposant l'existence de deux communautés plus ou moins homogenes et
entre lesquelles une incommensurabilité totale serait censée exister (1997 : 3)?

Sakai avance que la traduction, dans sa conception actuelle dominante qui veut qu’elle opere le
passage d’un contenu d’une langue a une autre, fonctionne selon une adresse homolingue (1997). Il
définit l'adresse homolingue comme un acte d’énonciation ou un individu sadresse a une commu-
nauté percue comme unitaire et homogene, donc parlant «la méme langue», de laquelle 'individu
qui énonce fait aussi partie. Ce type d’adresse survient lorsqu’un individu s’identifie aux autres dans
l'acte d’énonciation, au cours duquel le destinateur adopte la position de représentant d’une com-
munauté linguistique imaginée considérée comme homogene et unitaire, et sadresse a des desti-
nataires qui sont aussi représentatifs de la méme communauté linguistique imaginée, homogene
et unitaire. En traduction, 'adresse homolingue survient lorsqu'on considere deux communautés
langagieres comme séparées l'une de l'autre, et que la traduction est comprise comme le transfert
d’un message adressé a une communauté linguistique délimitée, puis adressée de nouveau a une
communauté linguistique délimitée, cette fois-ci différente. En vertu de 'adresse homolingue, la tra-
duction s'opere nécessairement entre l'intérieur d’un médium homogene et son extérieur, 'intérieur
d’un autre médium homogene.

Sakai (1997) situe donc la traduction, plus précisément la représentation de deux communautés lin-
guistiques distinctes produite par la traduction, a la source de la délimitation des entités corollaires
que l'on connaft aujourd’hui sous le nom de nation et de langue. Et, bien s(r, ce que ce régime de
l'adresse homolingue occulte, cest le mélange et la cohabitation de différentes pratiques langagieres
au sein d’une seule et méme communauté, ou sur un seul et méme territoire. L'homogénéité lin-
guistique, a l'échelle nationale ou autre, est un leurre, créé par une représentation de la traduction
qui a servi a définir la nation — francaise, anglaise, japonaise, canadienne, québécoise — de fagon
cofigurative et coconstitutive, c’est-a-dire en la positionnant comme contraire ou opposée a dautres
langues, a d’autres nations. Autrement dit, on ne traduit pas parce qu’il existe des langues différentes
aux frontieres précises et étanches qu’il faut respecter ; on traduit au contraire parce qu’il faut créer

Circula : revue d’idéologies linguistiques, n® 21-22 122



des frontieres entre les langues afin de répondre aux impératifs impériaux, coloniaux, et capitalistes
de découpage et de hiérarchisation des pratiques langagieres, des corps, et des collectivités. La tra-
duction ne découle pas de la carte; c’est la (représentation de la) traduction qui trace la carte. Cest
donc précisément par la traduction qu’il faut commencer pour transformer radicalement le rapport
dominant a la langue et son attachement aux frontieres.

6. Vers des cartographies décoloniales de la langue : couper le
cordon ombilical entre la traduction et «la» langue

Si les langues telles qu'on les connait aujourd’hui sont les produits d’un certain mode de cartogra-
phie, dans lequel la traduction joue un réle central, cela signifie qu’il est possible de décartographier
ces entités et de cartographier les pratiques langagieres autrement, notamment en pratiquant la
traduction difféeremment, au-dela de la notion de «langue » au sens d'objet délimité et normatif, en in-
vestissant plutot des pratiques langagieres non normatives. D'une part, ilimporte de se détourner des
cartographies linguistiques impériales, européennes® et normatives naturalisées en contexte cana-
dien, puisque leur adoption revient a épouser une perspective coloniale et eurocentrée. En ce sens, la
chercheuse seneca Mishuana Goeman (2013) avance la méthode discursive féministe et autochtone
du «(re)mapping», dont le but est de bouleverser les géographies impériales et coloniales en rejetant
les facons dont celles-ci organisent le territoire, les corps et les paysages sociaux et politiques. Dans
les mots d’Eve Tuck et de Marcia Mckenzie : «Recognizing that colonial geographies “enframe” state
borders, assert control over state populations, and overdetermine action and contestation, (re)map-
pingis a refusal of order by disorder» (Tuck et Mckenzie, 2015 : 134-135). Si Goeman, Tuck et Mckenzie
s'intéressent spécifiquement aux cartes géographiques et au rapport au lieu qu’elles engendrent, la
méthode décoloniale de la (re)cartographie peut certainement sappliquer aux cartographies et aux
frontieres linguistiques qui déterminent nos imaginaires et nos rapports langagiers.

Goeman suggere que la production de cartes a partir des épistémologies autochtones et féministes
a le potentiel de perturber le présent colonial et de faconner des futurités décoloniales :

Unlike Western maps whose intent is often to represent the “real,” Native maps often conflict,
perhaps add to the story, or only tell certain parts. [...] These maps are not absolute but inste-
ad present multiple perspectives — as do all maps. While narratives and maps help construct

5. Si, du point de vue de la linguistique européenne, les pratiques langagieres qui découlent de traditions européennes
au Canada ne sont pas européennes, mais canadiennes ou nord-américaines (ce qui n'est certainement pas faux), d’un
point de vue autochtone, ces pratiques sont toujours associées au colonialisme européen, justement par opposition aux
pratiques autochtones. Ainsi, lorsque j'utilise le vocable « européen » pour qualifier des pratiques, des langues ou des
idéologies, c’est parce que jadopte une perspective autochtone pour positionner ces pratiques, langues et idéologies en
tant que présences coloniales (versus autochtones) qui proviennent historiquement d’Europe - et non pour souligner
leuropéanité de ces pratiques, langues et idéologies en contexte canadien de nos jours, bien que des liens généalogiques
forts existent entre elles et les traditions européennes.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 123



and define worldviews, they are not determined and always open for negotiation (Goeman,
2013:25).

Un rejet des cartographies linguistiques impériales dominantes nous amene ainsi a considérer le
langage comme un ensemble de pratiques sociales plus ou moins valorisées et/ou minorisées, et
a faire le «travail d’écoute des voix dites “subalternes” — c’est-a-dire, lorsqu’elles sont regardées du
point de vue de la culture dominante» que Giroux nous intime d’entreprendre (2019 : 9). Selon cette
derniére, tant qu’un détour par une langue qui se veut normative sera nécessaire ou requis pour la
prise de parole ou [‘écriture, un «mouvement décolonial de quelque ordre que ce soit» sera impos-
sible (p. 24). En d’autres mots, la décolonisation au Canada ne pourra se faire ni en anglais ni en fran-
cais (considérés et mobilisés comme des langues fermées, standard, normatives), car ces catégories
discursives découlent d’une vision du langage qui participe quotidiennement, par ses processus de
frontiérisation et de hiérarchisation des pratiques et des corps, a la colonisation et au colonialisme.
Par extension, tant et aussi longtemps que la traduction restera attachée a une vision normative des
langues coloniales (dans sa pratique, son enseignement, etc.), elle participera a la (re)production
d’un ordre linguistique indispensable au colonialisme de peuplement canadien, et continuera a ce
titre d’étre un outil colonial.

D’autre part, si la traduction est le dispositif premier et central de la (re)production des frontieres
linguistiques, il en découle que c’est forcément par la traduction qu’il faut défaire, ou a tout le moins
faire bouger, les frontieres linguistiques. Autrement dit, le point de départ pour la «décolonisation»
de notre approche au langage devra étre une politique de la traduction renouvelée, qui ne passera
plus par le souci de reproduire des langues normatives, standardisées et percues comme entités déli-
mitées et mutuellement exclusives correspondant a des collectivités homogenes. Ailleurs, jai qualifié
cette politique de la traduction de «postlingue», en ce sens ou la traduction devient, pour reprendre
les termes de Tiphaine Samoyault, «une opération qui ne s'ancre pas dans une seule langue pour par-
venir a en produire une seule autre» (2020 : 135). L'idée serait, plutét que d’aller puiser des ressources
autorisées au sein des frontieres d’une langue données, de mobiliser les pratiques langagieres qui
composent 'environnement expressif, communicatif, affectif, et j'en passe, des traducteurs.rices, peu
importe si ces pratiques correspondent a une langue ou non. Une politique postlingue de la traduc-
tion considere comme légitimes et acceptables des traductions incarnées, subjectives et communau-
taires situées dans l'espace et dans le temps (plutot qu’universelles, neutres ou nationales). Voila qui
fait d’ailleurs écho aux impératifs éthiques du «critical place inquiry », un ensemble de méthodologies
(notamment autochtones) proposé par Eve Tuck et Marcia McKenzie (2015) qui délaisse 'Etat-nation
comme unité de mesure géographique pour poser des questions et étudier des enjeux et qui priorise,
plutot, des communautés et des lieux spécifiques. C’est donc en refusant de reproduire la langue nor-
mative de I'Etat et/ou du pouvoir et ses frontieres et en mettant de I'avant des pratiques langagiéres
minorisées que la traduction postlingue, en particulier dans un contexte colonial comme au Canada,
pourra se targuer de participer, sur le plan linguistique, aux efforts de décolonisation.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 124



A ce titre, certaines conceptions de la traduction avant la délimitation et la sédimentation des lan-
gues qui débutent au 16¢ siecle pourraient inspirer une transformation de nos imaginaires langa-
giers actuels. Comme le démontre Emma Campbell dans Reinventing Babel in Medieval French, les
approches médiévales a la traduction considéraient la variation linguistique (p. ex., régionale) non
pas comme un écart par rapport a la norme ou au dialecte standard, mais comme l'essence méme
de 'utilisation d’un idiome (2023 : 24). Soulignant ’étendue du francais, au Moyen Age, bien au-dela
du territoire qui allait devenir la France, Campbell avance que nombre d’innovations linguistiques
ayant participé a la transformation et a 'évolution du francais médiéval — notamment, de profonds
processus d’hybridation avec le latin —, y compris dans l'aréne de la littérature, ont été le fruit de pra-
tigues traductionnelles qui avaient lieu a l'international (2023 : 18-20). Elle démontre que l'absence
d’une conception unifiée ou centralisée du francais médiéval, qui donnait a ceux qui écrivaient la
conscience qu'ils utilisaient une langue partagée, extraterritoriale et fondamentalement fluide, offrait
aux traducteurs la latitude et la liberté nécessaires pour transformer la langue et la faire évoluer dans
de nouveaux contextes sociaux, politiques, historiques. Il est donc particulierement paradoxal qu’au
Moyen Age, les traducteurs aient fait évoluer le francais (notamment en I'hybridisant, précisément,
par la traduction), et quaujourd’hui cette liberté soit refusée aux traducteur-rices au nom de l'intégri-
té et de la pureté de la langue francaise (du moins, au Canada).

Une autre piste de réflexion qui mapparait comme particulierement riche est celle des épisté-
mologies autochtones de l'lle de la Tortue, notamment celles qui s’inscrivent & méme les langues
autochtones. Jai assisté récemment a une présentation de lartiste et chercheuse mi’kmaw shalan
joudry, une apprenante du mi’kmaw. Dans sa présentation, intitulée «Seeing the World through an
Indigenous Language Lens» (2025), joudry expliquait que, contrairement a l'anglais et au francais
ou les substantifs occupent une place centrale (noun-based languages), la langue mi’kmaw est une
langue a forte proportion verbale (verb-based languages). La ou les langues coloniales se repré-
sentent des objets ou des choses (le vent, une chaise, une couleur, une langue) — ce qui nous amene
a considérer ces choses comme étant individuelles, statiques, séparées de nous et donc, aussi, ap-
propriables —, le mi’kmaw représente la réalité sous forme de verbes, autrement dit d’actions. Par
exemple, en mi’kmaw, «la langue mi’kmaw» ne se dit pas, puisque la langue n’est pas un objet, mais
une action; «'nui'simk» est un mot indissociable qui signifie « parler mi’lkmaw/autochtone» (joudry,
2025). Selon 'épistémologie mi’kmaw, «la langue mi’kmaw» est donc inséparable du fait de la parler,
de l'action qui la sous-tend. De quelles fagons pareille conception de la langue comme action, autre-
ment dit comme pratique, et non pas comme objet délimitable, peut-elle transformer notre rapport
a la normativité linguistique et aux frontiéres linguistiques? A ce titre, l'absence de standardisation
et la présence de multiples «dialectes» et de trois systemes d’orthographe différents au sein des
différentes communautés mi’kmaq qui se comprennent malgré tout sont évocatrices. Si la langue
est d'abord et avant tout une pratique, peut-elle étre frontiérisée? Si la langue est une action, ne
changera-t-elle pas forcément d’une personne a l'autre, qui agiront sur elle a leur fagon?

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 125



Aprés ce saut au Moyen Age et du coté de I‘épistémologie linguistique mi’kmaw, revenons a l'idée
de traduction postlingue, qui cherche a couper le cordon ombilical, datant du 16¢ siecle, entre «les
langues» comme objets plus ou moins statiques et la traduction. Pour en finir avec la frontiérisa-
tion impériale et coloniale des pratiques langagieres, j'en viens a la conclusion qu'il faut arréter de
pratiquer la traduction selon une représentation bilingue, c’est-a-dire d’une langue a une autre, car
Clest précisément ce geste qui trace la frontiére linguistique, centrale au régime linguistique colonial.
La traduction se révele donc comme le site par excellence pour réaliser que la ou 'on croyait qu'il
y avait une frontiere, il y a en fait une multiplicité de pratiques langagieres minorisées qui ont le
potentiel de transformer les notres ainsi que notre rapport hiérarchisant au langage. Concretement,
cela signifie d’investir, dans la pratique de la traduction, tantot des pratiques langagieres minorisées
(formes soi-disant orales et régionales, par opposition a la langue « standard »), tantot des stratégies
de traduction hybridisantes, c’est-a-dire qui brouillent les frontieres entre « langue de départ » et
«langue d’arrivée ».

A titre d’exemples, voici deux brefs extraits de traductions, produites en Acadie, qui incarnent une
politique postlingue de la traduction. Ces extraits, 'ils traduisent des poemes originaux pouvant étre
considérés comme monolingues et standards, ne visent pas pour autant la reproduction d’une langue
d’arrivée normative et délimitée, par exemple le francais standard ou méme le francais acadien. D’un
cOté, Georgette LeBlanc inscrit dans sa traduction Océan sa propre expérience subjective du poeme
et de lalangue eny faisant voir un assemblage de sélections créatives a partir des ressources offertes
par son paysage linguistique, expressif et affectif, elle qui vient de la baie Sainte-Marie, en Nouvelle-
Ecosse, qui a fait des études en Lousiane, et qui habite désormais & Moncton - tous des endroits
ou l'on observe des pratiques langagieres minorisées associées au francais. De lautre, le poete
Dominique Bernier-Cormier s’inspire de son expérience du chiac, synonyme pour lui d’hybridité et
de refus des catégories binaires, mutuellement exclusives, pour traduire un poeme en francais qui
apparait plus tot dans son recueil dans une voix qu’il est impossible de placer de 'un ou l'autre coté
de la frontiere linguistique entre l'anglais et le frangais. En résulte une traduction fondamentalement
hybride, qui ne correspond pas a un systeme prédéfini, et ou 'hétérogénéité langagiere est imprévi-
sible, asystématique et toujours en mouvement.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n° 21-22 126



Extrait de Océan de Sue Goyette, traduit par Georgette LeBlanc (2019) :

J’étions pas mal tranquilles les années que jcroyions
que notre tcheeur cassé était fait d’'océan salé. Javions trouvé

l'amour comme une boite de chandelles dessous nos lits
pis jallumions la meche de nos langues.

[...]

Japprirent a jouer le violon

ctes jours-la parce que, honnétement, javions besoin

de tcheque affaire a faire avec nos mains. Rien que l'idée de nous autres
fittait nos lits trop grands pis faisait nos cheminées sortir plus de boucane.
(n.p.)

Extrait de Entre Rive and Shore de Dominique Bernier-Cormier (2023) :

Seen: an evening d’aolt 1755, a cellde lune sale when a man veils son visage,
noue un bonnet under his chin pendant que le soir

grows in blue patches across sa machoire.

Dehors, un mot dort in the harbour, a letter away

from violence. Sa femme 'habille, slide ses bras

in the sleeves d’une langue hybride, braids

ses méches like wicks, et lace une pomme verte

and one green apple against his chest. Guards weld the night en phrases étanches, with
strange

commas d’étincelles. Un bruit, stuck entre
deux langues, breaks l'air. Une porte bégaye
and he dissolves, a drop of blood

dans un verre d’eau. Blades d’or to his neck,
soutirant un poeme from his throat. La lune
se traduit un chemin through the clouds.
(99)

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 127



Dans leurs traductions, LeBlanc et Bernier-Cormier ne cherchent pas a reproduire une «langue
cible» identifiable, délimitée, normative ; au contraire, elle et il recréent les poemes a l'aide d’assem-
blages de pratiques langagieres minorisées, subjectives, et/ou inventées. LeBlanc et Bernier-Cormier
ne visent pas 'adresse d’une communauté soi-disant homogene a la langue commune, mais la créa-
tion de nouveaux publics par une adresse hétérolingue a dimension communautaire (chez LeBlanc)
et fictive (Bernier-Cormier) qui reconnait et accueille l'opacité inhérente au langage, méme entre
membres d’une méme communauté linguistique. Ces traductions rejoignent la pulsion théorique
du présent article en ce qu’elles rejettent la violence et la colonialité de la normativité linguistique,
et qu'elles mettent plutot de l'avant des formes émancipatrices de désordre linguistique. En derniere
instance, l'objectif d’'une politique décoloniale de la traduction ne peut étre la « qualité » des traduc-
tions en francais ou en anglais, comme le veut la tradition canadienne (Echeverri 2017), mais bien la
prolifération d’'une multiplicité de pratiques langagieres mouvantes et vivantes (en littérature, mais
aussi dans l'espace public), la destruction de 'ordre linguistique colonial au profit d’'un écosysteme
linguistique mouvant et non hiérarchique. Pour réellement devenir un outil démancipation (anti-
coloniale), la traduction devra en effet se détacher de la normativité linguistique, qui est a la fois un
produit et un outil du colonialisme.

7. Conclusion

En guise de conclusion, revenons a la baie de Fundy, et aux différentes cartes qui nous la repré-
sentent. Toutes ces cartes donnent une idée statique de la baie, un peu comme un dictionnaire
donne une vision statique de la langue — méme si la baie comme la langue sont des phénomenes
excessivement mouvants, créatifs et variables qui résistent a la cartographie. Il s'avere que les cartes
de la région tracent toutes une délimitation claire et marquée entre la cote et l'océan, entre la terre
ferme et l'eau. Or, la baie de Fundy accueille des marées géantes (les plus grandes au monde!), et a
certains endroits, l'estran — la zone qui se situe entre la marée la plus haute et la marée la plus basse
— s'étend sur plusieurs kilometres. Pour preuve, voici deux photos du méme endroit, a six heures
d’intervalle :

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 128



Graphique 4 : Les rochers Hopewell dans la baie de Fundy. Graphique 5 : Les rochers Hopewell dans la baie de Fundy.
Crédit Photo : Norman Maddeaux, licence Creative Commons®.  Crédit Photo : Norman Maddeaux, licence Creative Commons’.

En consultant seulement les cartes géographiques, on ne se douterait jamais de ce phénomene
d’une telle ampleur, de la présence d’un estran, d’un entre-deux qui n'appartient ni a la terre ferme ni
a la mer, peut-étre aux deux. On ne se douterait jamais de toutes les fluctuations et transformations
radicales que le paysage incarne, et ce, plusieurs fois par jour. On ne se douterait jamais de ce spec-
tacle magistral. Pour le voir et le vivre, il faut laisser les cartes derriere et se rendre sur place, déposer
son corps sur et dans le territoire.

D’une certaine facon, clest aussi ce que font les cartes linguistiques impériales : elles négligent,
ignorent, occultent nombre de pratiques et de fluctuations qu’elles n'ont pas la volonté d’inclure.
Quest-ce qui réside dans l'estran linguistique occulté par la frontiérisation impériale et coloniale du
langage? A leur facon, Clest un estran linguistique, le leur, que LeBlanc et Bernier-Cormier révelent
dans leurs traductions et leurs poemes. Et c’est ici, dans lestran, que la présente réflexion, tantot
théorique, tantot créative, ayant passé par plusieurs détours, souhaite finalement se poser.

6. https://perma.cc/C32Z-2573
7. https://perma.cc/2VS4-USNX

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 129



Références

Anderson, Benedict (2016 [1983]), Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of
Nationalism, New York, Verso.

Balibar, Renée (1985), LInstitution du frangais : Le colinguisme des Carolingiens a la République, Paris,
Presses Universitaires de France.

Bauman, Richard et Charles L. Briggs (2003), Voices of Modernity : Language Ideologies and the Politics
of Inequality, Cambridge, Cambridge University Press.

Berman, Antoine (1988), «De la translation a la traduction», TTR, vol. 1, n° 1, p. 23-40.
Bernier-Cormier, Dominique (2023), Entre Rive and Shore, Fredericton, Goose Lane Editions.

Calvet, Louis-Jean (1979 [1970]), Linguistique et colonialisme, petit traité de glottophagie, Paris, Petite
Bibliotheque Payot.

Campbell, Emma (2023), Reinventing Babel in Medieval French: Translation and Untranslatability (c.
1120 — c. 1250), Oxford, Oxford University Press.

Canut, Céline (2021), Provincialiser la langue : Langage et colonialisme, Paris, Editions Amsterdam.

Chagnon, Ka (2019), «Colonialisme, universalisme occidental et traduction», TTR, vol. 32, n° 1, p. 259-
278.

Chakrabarty, Dipesh (2000), Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference,
Princeton, Princeton University Press.

Cheyfitz, Eric (1997 [1991]), The Poetics of Imperialism: Translation and Colonization from The Tempest
to Tarzan, Philadelphie, University of Pennsylvania Press.

Delisle, Jean (1977), « Les pionniers de l'interprétation au Canada», Meta, vol. 22, n° 1, p. 5-14.

Delisle, Jean (2013), La traduction raisonnée : Manuel d’initiation a la traduction professionnelle de
'anglais vers le fran¢ais, Ottawa, Presses de I'Université d’Ottawa.

Derrida, Jacques (1985), « Des Tours de Babel », dans Joseph F. Graham (dir.), Difference in Translation,
Ithaca, Cornell University Press, p. 209-248.

Derrida, Jacques (2015 [1967]), De la grammatologie, Paris, Editions de minuit.

Des Rochers, Arianne (2023), Language Smugglers: Postlingual Literatures and Translation within the
Canadian Context, New York, Bloomsbury.

FEcheverri, Alvaro (2017), « La recherche en enseignement de la traduction au Canada : survol histo-
rique et enjeux actuels, » TTR, vol. 30, n® 1-2, p. 149-171.

Evans, Jonathan et Helen Ringrow (2017), «Borders in Translation and Intercultural Communication »,
TranscUlturAl,vol. 9, n° 2, p. 1-12.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 130



Foucault, Michel (2014 [1966]), Les mots et les choses, Paris, Gallimard.

Gal, Susan (2012), « Sociolinguistic Regimes and the Management of “Diversity” », dans Monica Heller
et Alexandre Duchéne (dir.), Language in Late Capitalism: Pride and Profit, New York, Routledge,
p.22-37.

Giroux, Dalie (2019), Parler en Amérique : Oralité, colonialisme, territoire, Montréal, Mémoire d’encrier.

Goeman, Mishuana (2013), Mark my Words: Native Women Mapping our Nations, Minneapolis,
University of Minnesota Press.

Goyette, Sue (2020), Océan, trad. Georgette LeBlanc, Moncton, Editions Perce-Neige.

Heller, Monica et McElhinny, Bonnie (2017), Language, Capitalism, Colonialism, Toronto, University of
Toronto Press.

Hobsbawm, Eric (1990), Nations and Nationalism Since 1780: Programme, Myth, Reality, Cambridge,
Cambridge University Press.

ltaliano, Federico (dir.) (2020), The Dark Side of Translation, New York, Routledge.

Jakobson, Roman (1959), « On Linguistic Aspects of Translation », dans Reuben A. Brower (dir.), On
Translation, Cambridge, Harvard University Press, p. 232-239.

joudry, shalan (2025), « Seeing the World through an Indigenous Language Lens», Conférence Maillet-
Frye, Journées d’étude Discours/e, Festival Frye, Université de Moncton, 2 mai 2025.

Leblanc, Matthieu (2014), « Traduction, bilinguisme et langue de travail : une étude de cas au sein de
la fonction publique fédérale canadienne », Meta, vol. 59, n° 3, p. 537-556.

Lewis, Rohan Anthony (2003), «Langue métissée et traduction : quelques enjeux théoriques», Meta,
vol. 48,n° 3, p. 411-420.

Meylaerts, Reine (2006), « Heterolingualism in/and Translation: How Legitimate Are the Other and His/
Her Language?», Target, vol. 18, n° 1, p. 1-15.

Mossop, Brian (1989), « “Write Idiomatically and Translate Ideas not Words” : Three Defects of the
Prevailing Doctrine of Translation », dans Candace Séguinot (dir.), The Translation Process,
Toronto, H.G. Publications, p. 7-20.

Niranjana, Tejaswini (1992), Siting Translation: History, Post-Structuralism, and the Colonial Context,
Berkeley, University of California Press.

Paul, Daniel N. (2006), We Were Not the Savages: Collision between European and Native American
Civilizations, Halifax, Fernwood Publishing.

Price, Joshua (2023), Translation and Epistemicide: Racialization of Languages in the Americas, Tucson,
University of Nebraska Press.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 131



Pym, Anthony (2003), «Alternatives to Borders in Translation Theory», dans Susan Petrilli (dir.),
Translation Translation, New York, Rodopi, p. 451-463.

Rafael, Vicente L. (1992), Contracting Colonialism: Translation and Christian Conversion in Tagalog
Society Under Early Spanish Rule, Durham, Duke University Press.

Rafael, Vicente L (2015), « Betraying Empire: Translation and the ideology of conquest », Translation
Studies, vol. 8,n° 1, p. 82-93.

Sakai, Naoki (1997), Translation and Subjectivity: On “Japan” and Cultural Nationalism, Minneapolis,
University of Minnesota Press.

Samoyault, Tiphaine (2020), Traduction et violence, Paris, Editions du Seuil.

Simon, Sherry (1994), Le trafic des langues : traduction et culture dans la littérature québécoise,
Montréal, Boréal.

Tuck, Eve et McKenzie, Marcia (2015), Place in Research: Theory, Methodology, and Methods, New York,
Routledge.

Tymoczko, Maria (2006), « Reconceptualizing Translation Theory: Integrating Non-Western Thought
about Translation », dans Theo Hermans (dir.), Translating Others, vol. 1, Manchester, St. Jerome
Publishing, p. 13-32.

Walia, Harsha (2021), Border and Rule: Global Migration, Capitalism, and the Rise of Racist Nationalism,
Halifax, Fernwood Publishing.

Circula : revue d'idéologies linguistiques, n® 21-22 132



	Cartographier la langue : frontières linguistiques, traduction, colonialisme
	1. Introduction
	2. Frontières linguistiques et traduction : un problème et sa  solution
	3. Cartographier la langue : frontiérisation des pratiques  langagières
	4. Petite histoire de la frontiérisation du langage : une entreprise impériale et coloniale
	5. La traduction : la source du problème?
	6. Vers des cartographies décoloniales de la langue : couper le  cordon ombilical entre la traductio
	7. Conclusion
	Références


