
Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22

Titre: Cartographier la langue : frontières linguistiques, traduction, colonialisme

Title: Mapping Language: Linguistic Boundaries, Translation, Colonialism

Auteure: Arianne des Rochers, Université de Moncton

Revue: Circula, numéros 21-22

Éditeur: Les Éditions de l’Université de Sherbrooke

Année: 2025

Pages: 108 - 132

ISSN: 2369-6761

URI: https://hdl.handle.net/11143/23710

DOI: https://doi.org/10.17118/11143/23710

 Cet ouvrage est mis à disposition selon les termes de la licence Creative Commons  
Attribution 4.0 International.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 109

Cartographier la langue : frontières 
linguistiques, traduction, colonialisme

Arianne des Rochers, Université de Moncton
arianne.des.rochers@umoncton.ca

Résumé : Le présent article se veut une exploration théorique de la notion de frontière linguistique, 
propre à l’idéologie européenne et coloniale de la langue qui définit à ce jour l’approche dominante 
au langage en contexte colonial canadien, par l’entremise de la traduction. Réfutant l’idée reçue se-
lon laquelle la traduction découle des frontières linguistiques, et avançant plutôt selon l’hypothèse 
que la traduction est précisément l’une des activités principales qui créent ces frontières, l’article 
suggère qu’une transformation des conceptions occidentales et coloniales du langage devra passer 
par une définition radicale de la traduction. L’article explore d’abord la centralité de la frontière dans 
la définition moderne de la traduction, avant de retracer les grandes lignes du régime discursif colo-
nial sur la langue. Puis, l’article explore le rôle de la traduction dans la (re)production des frontières 
linguistiques de nos jours, et offre des pistes pour une redéfinition de la traduction, dans une visée 
postlingue et décoloniale.

Mots-clés : Traduction, frontières, normativité linguistique, cartographies linguistiques, idéologies 
coloniales

Abstract : This article explores, from a theoretical angle and through the lens of translation, the no-
tion of linguistic borders, specific to European and colonial ideologies of language, which continue 
to define the dominant approach to language in the Canadian colonial context. Refuting the conven-
tional idea that translation stems from linguistic borders, and following instead the hypothesis that 
translation is precisely one of the main activities that create such borders, the article suggests that a 
transformation of Western and colonial conceptions of language will require a radical redefinition of 
translation. The article first explores the centrality of borders in the modern definition of translation, 
before outlining the colonial discursive regime on language. It then explores the role of translation in 
the (re)production of linguistic boundaries today, and offers avenues for a redefinition of translation, 
with a postlingual and decolonial aim.

Keywords : Translation, borders, linguistic normativity, linguistic cartographies, colonial ideology



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 110

1. Introduction

La traduction a joué un rôle décisif dans les processus impériaux de domination et de colonisation 
européennes des derniers siècles, y compris au Canada. Qu’on pense aux traductions de la Bible 
dans diverses langues autochtones à des fins d’évangélisation (Rafael, 1992), aux traductions souvent 
frauduleuses des interprètes européens qui travaillaient auprès des collectivités autochtones pour 
faire avancer les intérêts commerciaux des Européens (Delisle, 1977), ou à la réduction des langues 
autochtones par le biais de l’élaboration de dictionnaires bilingues sous-tendus par des processus 
impériaux de traduction (Price, 2023), les puissances coloniales se sont largement servi de la traduc-
tion comme outil pour les aider à conquérir et à assujettir de nouveaux territoires et les gens qui y 
viv(ai)ent. Au-delà de ces utilisations concrètes et pragmatiques de la traduction à l’époque de la co-
lonisation, des chercheurs comme Louis-Jean Calvet (1970), Eric Cheyfitz (1991), Tejaswini Niranjana 
(1992), Vicente L. Rafael (2015) et Cécile Canut (2021) ont aussi montré que la domination coloniale 
dépend d’idéologies linguistiques précises, dont la traduction est à la fois tributaire et constitutive. 
En effet, le colonialisme en tant que structure dépend, dans la longue durée, d’une conception de la 
langue et d’une politique de la traduction spécifiques qu’il convient de cerner, de problématiser et, 
ultimement, de renverser.

Au centre de la conception et de la politique occidentales et modernes de la traduction se trouve 
l’idée selon laquelle les « langues » seraient des unités ontologiquement distinctes et délimitées entre 
elles par des frontières. Dans toute réflexion sur la traduction et la langue au Canada, la notion de 
frontière linguistique, inhérente à la définition courante selon laquelle la traduction s’opère « d’une 
langue à une autre », est une notion complexe qu’il importe d’historiciser, de politiser et de relier à 
l’histoire et au présent coloniaux au Canada. De nos jours, si nos pratiques de traduction ne sont plus 
aussi explicitement coloniales ou violentes qu’auparavant, il demeure qu’on ne peut les séparer du 
contexte colonial dans lequel elles s’inscrivent toujours, et qui font d’elles des pratiques éminem-
ment politiques. Les conceptions dominantes et coloniales de la langue et de la traduction sont loin 
d’être des choses du passé, et continuent à ce jour de déterminer nos imaginaires, nos pratiques et 
nos rapports langagiers, y compris en ce qui concerne l’enseignement et la pratique de la traduction 
au Canada, des activités largement ancrées dans une vision normative de la langue, en particulier 
lorsque la traduction a pour langue d’arrivée le français. En effet, selon le traductologue canadien 
Álvaro Echeverri, la « tradition canadienne de formation des traducteurs » est foncièrement corrective 
et prescriptive, en ce sens qu’elle vise principalement « l’amélioration de la qualité des traductions 
en français  » (Echeverri, 2017 : 151, je souligne). Le traductologue Matthieu LeBlanc a quant à lui 
démontré que, dans la fonction publique fédérale, les textes sont traduits « dans un français normatif, 
conformément à la manière de traduire entérinée dans les milieux de la traduction au Canada […] 
que l’on enseigne dans les écoles de traduction » (LeBlanc, 2014 : 548 ; sur la tendance normative et 
puriste de la traduction au Canada, voir également Mossop, 1989).



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 111

Le présent article part de la prémisse voulant que, sans une transformation radicale de l’approche 
dominante au langage et à la langue, la traduction, en tant qu’activité dont la priorité est la « qualité 
de la langue », ne pourra faire autrement que de participer à la reproduction du régime linguistique 
colonial canadien. Inversement et parallèlement, il y sera aussi suggéré que c’est précisément en 
renversant la politique dominante de la traduction qu’il faut commencer, si l’on veut transformer 
radicalement notre conception de la langue au-delà de la notion de frontière linguistique et du 
régime normatif qu’elle produit. La traduction apparaît en effet comme le site par excellence pour 
tenter de défaire la frontiérisation linguistique, phénomène qui participe à l’échafaudage d’un régime 
linguistique colonial et hiérarchique au Canada qui, entre autres choses, dévalorise les pratiques lan-
gagières autochtones, subalternes, minorisées et/ou orales au profit des deux « langues officielles » 
comprises comme systèmes normés et normatifs.

Le présent article se propose ainsi d’explorer la notion de frontière linguistique, propre à l’idéologie 
coloniale de la langue qui se joue encore à ce jour dans l’approche dominante au langage en contexte 
colonial canadien, par l’entremise de la traduction. Pour reprendre les questionnements du traduc-
tologue Anthony Pym : « What is translation doing to our borders? What should it be doing? What can 
it tell us about more general alternative solutions (Pym, 2003 : 452)? » Réfutant l’idée reçue selon la-
quelle la traduction découle des frontières linguistiques, et avançant plutôt selon l’hypothèse que la 
traduction serait à l’origine de ces frontières, l’article suggère qu’une transformation des conceptions 
coloniales du langage devra passer par une redéfinition radicale de la traduction au-delà de la notion 
de « langues » délimitables et fermées. 

Dans un premier temps, l’article explorera la centralité de la frontière dans la définition courante et 
dominante de la traduction. Ensuite, afin de mieux comprendre d’où vient l’idée de frontière(s) lin-
guistique(s), l’article tracera les grandes lignes du régime discursif colonial sur la langue, phénomène 
qu’il conviendra également d’historiciser. Puis, le rôle de la traduction dans la (re)production de fron-
tières linguistiques et dans l’élaboration des cartographies coloniales et normatives des pratiques 
langagières sera donné à voir. Enfin, l’article offrira des pistes pour la redéfinition de la traduction 
et de notre approche au langage au-delà des frontières linguistiques, dans une visée postlingue et 
décoloniale. Si l’article néglige certains pans de la recherche en linguistique, en raison notamment 
de mes appartenances disciplinaires, mon souhait est que la mise en rapport de contributions pro-
venant de différentes disciplines (traductologie, littérature, études postcoloniales, histoire des idées, 
sociolinguistique, etc.) y sera productive, et saura être mise en conversation avec d’autres travaux 
en linguistique. Cet article se veut une exploration théorique, par moments créative et sinueuse, des 
liens qui unissent les frontières linguistiques, la traduction et le colonialisme (en particulier, canadien) 
de nos jours. J’y fais le pari qu’une telle prospection ouvrira des failles différentes de celles qu’aurait 
permises un argumentaire conventionnel et linéaire et un ancrage strictement linguistique, et j’invite 
les lecteur·rices à me suivre dans les méandres d’une réflexion théorique exploratoire.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 112

2. Frontières linguistiques et traduction : un problème et sa  
solution

Au « problème » des frontières linguistiques et de l’incommensurabilité qu’elles posent, c’est géné-
ralement vers la traduction qu’on se tourne. En effet, la traduction serait, dans sa définition moderne 
et courante en tant que processus qui consiste à «  faire passer d’une langue dans une autre » (Le 
Robert en ligne, 2025), une activité visant à traverser les frontières qui existeraient déjà entre les lan-
gues, autrement dit à les surpasser afin de permettre la communication entre des communautés qui, 
autrement, seraient foncièrement incapables de se comprendre, car séparées par le fossé de l’incom-
mensurabilité1. La notion de frontière linguistique est effectivement fondamentale aux conceptions 
modernes de la traduction ; dans les mots de la traductologue Sherry Simon  : « une opération de 
traduction ne peut être effectuée que s’il y a une frontière linguistique à franchir » (Simon, 1994 : 112). 

Le principal manuel de traduction anglais-français au Canada, La traduction raisonnée de Jean 
Delisle (qui en est à sa troisième édition, publiée en 2013), nous fournit d’ailleurs un exemple illustrant 
bien la primauté de la frontière dans la conceptualisation, l’enseignement et la pratique de la traduc-
tion au 21e siècle au Canada. Selon le manuel, la première et plus importante aptitude du traducteur 
serait de « dissocier les langues (savoir éviter les interférences) » (Delisle, 2013 : 19). Les langues existe-
raient donc de façon distincte, avant et à l’extérieur de l’acte traductionnel, et la tâche du traducteur 
se résumerait à localiser adéquatement la frontière qui les sépare, à savoir ce qui tombe d’un côté et 
de l’autre. La traduction est donc comprise comme survenant après la frontière, qui en serait par le 
fait même sa condition préalable. Dans cette configuration précise, la traduction est naturellement 
perçue comme un geste héroïque, éminemment positif qu’il convient de célébrer sans réserve : la 
traduction jetterait des ponts entre les cultures en assurant à celles-ci de garder l’intégrité à laquelle 
elles ont supposément droit, elle permettrait de traverser les frontières, et sans elle, les différents 
peuples ou cultures vivraient dans l’incompréhension la plus totale2.

1.  Selon la typologie de Roman Jakobson (1959), cette définition s’apparente à la traduction « interlinguale », par opposi-
tion à la traduction « intralinguale » et à la traduction « intersémiotique ». Pour une excellente critique de la typologie de 
Jakobson, qui soulève à la fois les présupposés structuralistes problématiques sur lesquelles elle repose et l’équivalence 
explicite chez Jakobson entre la traduction « interlinguale » et la traduction « proprement dite », voir Derrida, 1985 : 217-
218.

2.  Bien entendu, de nombreuses recherches ont porté sur les effets néfastes de la traduction et sur son instrumentalisa-
tion à des fins trompeuses, réactionnaires ou violentes (voir, à titre d’exemples récents, Italiano, 2020 et Samoyault, 2020). 
Mon point ici est que la conception de la traduction comme « solution » au « problème » des frontières (linguistiques) gé-
nère généralement une vision fondamentalement positive de ce processus, qui en vient à être décrit comme une activité 
de transfert, de passage, de médiation, d’ouverture, et ainsi de suite.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 113

Le traductologue Antoine Berman retrace justement la naissance de la traduction telle qu’on la 
conçoit aujourd’hui, et aussi du mot traduction pour désigner cette activité de transfert entre les lan-
gues, à l’époque de la Renaissance en Europe, précisément au moment où les langues vernaculaires 
commencent à être définies et revendiquées au sein des projets d’unification sociale et d’identifica-
tion protonationale :

À la différence du “translateur” médiéval, [le traducteur à partir du XVIe siècle] se meut dans 
un monde où, désormais, les langues sont fermement délimitées. Et cela est fondamental. La 
tâche du traducteur consiste justement à transférer un texte d’une langue délimitée dans une 
autre langue délimitée, sans menacer cette délimitation mutuelle (par exemple en « anglici-
sant » indûment le français). (Berman, 1988 : 38, je souligne)

Avant que les langues ne soient formellement et « fermement délimitées », l’acte de traduire comme 
on le connaît aujourd’hui n’avait pas, selon Berman, de visage propre ; il était une forme d’écriture, 
de transfert et de réarrangement textuel parmi une foule d’autres. Il était d’ailleurs désigné à partir de 
différents mots, y compris translation, dont le sens était beaucoup plus large et pouvait faire référence 
à toutes sortes d’opérations de transfert ou de déplacement physique, métaphorique, symbolique, 
et ainsi de suite. Dans le même ordre d’idées, la médiévaliste Emma Campbell affirme quant à elle 
que le « français médiéval » était reconnu comme un idiome supranational qui comprenait différentes 
variétés et qui ne faisait l’objet d’aucune standardisation linguistique (2023 : 15), et que la variation 
linguistique était l’essence même de la « langue française » et des pratiques de traduction à l’époque 
(2023 : 24).

Ainsi, au Moyen Âge, « il n’y avait pas de frontières linguistiques stables et tranchées » (Berman, 
1988  :  27), et on ne faisait pas la distinction comme on la fait aujourd’hui entre les langues. 
Reconnaissant que cette situation est « presque inconcevable pour nous » (Berman, 1988  : 27), 
Berman affirme qu’en vérité la plupart des discours et des textes étaient prononcés ou écrits dans ce 
qu’on reconnaîtrait aujourd’hui comme un mélange de langues, mais qui n’en était pas un à l’époque. 
Campbell le corrobore, faisant remarquer que notre conception moderne de la traduction comme 
activité bilingue qui survient entre deux langues distinctes ne s’applique pas aux cultures textuelles 
médiévales, considérant que celles-ci transgressaient régulièrement les frontières qu’on associe 
aujourd’hui aux langues modernes standardisées, mais qui ne l’étaient pas alors (Campbell, 2023 : 
19-20, 40). Ce serait donc en effet à l’époque de la Renaissance, en lien avec la Réforme protestante, 
que les différents vernaculaires allaient peu à peu être fixés et délimités en Europe, par le biais de 
l’écrit. Parallèlement, le théoricien Naoki Sakai situe l’émergence du concept de la langue japonaise 
délimitée, notamment par opposition au chinois, seulement au 18e siècle. Avant cela, la notion de 
« langue étrangère » n’existait pas au Japon, et les gens qui savaient lire et écrire étaient capables 
d’opérer dans plusieurs médiums linguistiques qui n’étaient pas considérés comme distincts (Sakai, 
1997 : 20).



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 114

Aujourd’hui, le rapport à la langue, à la diversité et à la variation linguistique est tout autre, et la no-
tion de frontière linguistique est au centre de la conception occidentale des langues. Par exemple, la 
définition courante de la langue au sein de la société canadienne, qui s’invite également de façon gé-
néralisée dans les différents milieux et espaces de traduction au Canada, découle d’une compréhen-
sion structuraliste du langage et montre un attachement profond aux entités linguistiques délimitées 
et naturalisées telles que « le français » et « l’anglais » ― même si, dans les pratiques langagières, par 
exemple celles associées au « chiac » ou au « franglais », pareille distinction ne vaut pas. Plus précisé-
ment, la traduction est largement comprise comme une activité de transfert (d’un contenu séman-
tique ou d’une forme stylistique, le plus souvent un mélange des deux) entre deux codes linguistiques 
compris comme étant séparés par une frontière et donc comme étant distincts, fermés, étanches, 
autonomes et, dans une certaine mesure, symétriques et équivalents. Dans l’approche dominante à 
la traduction au Canada (voir Mossop, 1989), les frontières qui séparent les langues précéderaient la 
traduction, qui aurait pour tâche de la traverser, c’est-à-dire de faire passer des éléments (de contenu, 
de style) d’un côté à l’autre sans la compromettre ni la faire bouger.

La prédominance d’une conception structuraliste, monolingue, unitaire et puriste de la langue dans 
les domaines de la traduction et de la traductologie a fait l’objet de nombreuses analyses et critiques 
scientifiques, en particulier dans le monde francophone (voir, par exemple, Lewis, 2003 ; Meylaerts, 
2006 ; Des Rochers, 2023)3. Dans la liste qu’elle dresse des postulats de la pratique occidentale de la tra-
duction, la traductologue Maria Tymoczko place au premier rang la norme du monolinguisme d’État 
(Tymoczko, 2006 : 16-17). Pour Tymoczko, la norme du monolinguisme en traduction renvoie à l’idée 
selon laquelle l’identité nationale et la langue nationale sont homogènes, qu’elles correspondent 
aux frontières géographiques des États-nations, et que la traduction a pour objectif de préserver 
l’intégrité de ces identités. Comme Ka Chagnon le souligne, dans le cas du Canada, « on parle plutôt 
d’un bilinguisme d’État, mais celui-ci tend tout de même à suivre des lignes de partage de langue 
liée à l’identité entre un Québec majoritairement francophone et d’autres provinces à dominance 
anglophone » (Chagnon, 2019 : 267). Dit autrement, non seulement les langues officielles (le français 
et l’anglais) sont mutuellement exclusives, car séparées par une frontière, mais elles correspondent 
aussi à des groupes ethnoculturels précis, ainsi qu’aux territoires qui leur sont associés — à tort et à 
raison.

3.  Si certaines théories poststructuralistes ont cherché à remplacer les notions de « langue de départ/langue d’arrivée » 
par «  texte de départ/texte d’arrivée  » en traductologie, et qu’il existe dans la discipline un consensus voulant que la 
traduction s’opère sur des textes, il n’en demeure pas moins que les textes de départ et d’arrivée restent implicitement 
et fermement associés à des langues distinctes. En effet, la différence linguistique demeure cruciale pour ce qui est de 
distinguer la « traduction proprement dite » (Jakobson, 1959) des autres types de réécriture ou d’adaptation, comme on 
le voit notamment dans la typologie de Jakobson qui, malgré les critiques, reste un modèle encore utilisé à ce jour en 
enseignement et en théorie de la traduction. Dans les mots de Reine Meylaerts : « Implicitly or explicitly, translation is still 
approached as the full transposition of one (monolingual) source code into another (monolingual) target code for the 
benefit of a monolingual target public. » (2006 : 5).



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 115

3. Cartographier la langue : frontiérisation des pratiques  
langagières

J’avance ici que les frontières linguistiques sont une condition préalable à la normativité linguis-
tique, puisque ce sont elles qui déterminent l’acceptabilité des formes linguistiques et des pratiques 
langagières. En effet, les discours normatifs et prescriptifs sur la langue ont tendance à donner à 
celle-ci une conception, voire une existence, spatiale : l’idée veut qu’une forme linguistique qui n’est 
pas « acceptable » dans telle ou telle langue ne l’est pas pour la simple et bonne raison que la forme 
tomberait à «  l’extérieur » des limites de la langue en question. On entend souvent, comme justifi-
cation d’une erreur, de tel mot, de telle structure, que « ce n’est pas français » — ce qui sous-entend 
que le mot ou la structure en question ferait partie d’une autre langue, ou bien ne fasse partie d’au-
cune langue. La logique d’exclusion spatiale selon laquelle les langues standardisées se constituent 
est aussi exemplifiée dans l’appareil normatif des dictionnaires, grammaires et autres ouvrages de 
référence  : un mot ou une graphie qui ne se trouve pas dans le Robert ou dans le Dictionnaire de 
l’Académie française, par exemple « language », se trouverait par le fait même à l’extérieur du territoire 
délimité de la langue française. On peut par ailleurs en dire autant des soi-disant variétés régionales, 
qui sont elles aussi définies à partir d’une logique d’exclusion de formes linguistiques dans une visée 
de délimitation de ce qu’elles incluent ou couvrent. La langue, ainsi catégorisée, apparaît comme un 
système délimité par des frontières plus ou moins mouvantes qui délimitent ce qui en fait partie ou 
non.

Cette visualisation spatiale des langues, centrale à une conception structuraliste et/ou normative de 
la langue, m’amène à considérer le découpage des langues et les frontières linguistiques comme un 
mode (impérial) de cartographie des pratiques langagières qui sont autrement fluides, changeantes 
et mouvantes. Or, comme le dit le dicton, une carte n’est pas le territoire. En réalité, les cartes offrent 
une représentation, toujours partielle et partiale, de la réalité ; elles nous racontent des histoires in-
complètes qui cachent d’autres histoires possibles. Prenons la carte suivante, de la région de la baie 
de Fundy, près de Moncton, où j’habite :

Graphique 1 : Carte de la baie de Fundy par Samuel de Champlain, 16074.

4.  https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/62/La_baye_fran%C3%A7oise.png

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/62/La_baye_fran%C3%A7oise.png


Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 116

Cette carte a été produite par Samuel de Champlain en 1607, aux débuts de la colonisation française 
de l’Île de la Tortue, aussi connue sous le nom d’Amérique du Nord. Champlain avait nommé l’en-
droit, non sans audace, « la baye françoise », et la carte raconte l’histoire des premiers peuplements 
français dans la région ; on y voit, par exemple, le poste colonial de Port-Royal. À en croire la carte de 
Champlain, il n’y avait aucune présence autre que celle des colons français sur le territoire. Or, on 
sait qu’il y avait de nombreuses collectivités autochtones dans la région à l’arrivée des Français : si 
les expert·es ne s’entendent pas et qu’il est impossible de dégager des données exactes, l’historien 
mi’kmaw Daniel N. Paul estime qu’il y avait environ 200 000 habitant·es mi’kmaq sur le territoire avant 
l’arrivée des Européens (Paul, 2006 : 45). Ceux-ci nommaient le territoire différemment, comme en 
témoigne la carte suivante qui raconte une tout autre histoire et qui signale un tout autre rapport au 
territoire.

Graphique 2 : Section d’une carte produite par le Native Council of Nova Scotia. 
Crédit photo : Arianne Des Rochers



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 117

N’y figurent plus exclusivement des villages bâtis par l’humain comme dans la carte de Champlain ; 
les rivières y sont nommées, à l’instar de certains animaux qui peuplent la région, et celle-ci est di-
visée en grands districts (Kespukwitk, Sikepne’katik, etc.), qui correspondaient entre autres choses 
aux territoires de chasse des différentes communautés. D’ailleurs, les sept districts qui composent 
Mi’kma’ki s’étendent sur quatre provinces canadiennes actuelles, prédatant et faisant fi des frontières 
coloniales qui découpent aujourd’hui le territoire. Cela dit, ce n’est désormais ni l’une ni l’autre de 
ces cartes qui prévaut dans la conception généralisée au territoire, mais la suivante, produit de la 
colonisation britannique subséquente ayant littéralement vidé le territoire des présences françaises 
et autochtones en orchestrant la Déportation des Acadien·nes en 1755 et plusieurs tentatives de gé-
nocide à l’endroit des Mi’kmaq au cours des décennies (proclamation royale offrant une prime pour 
les scalps autochtones, confinement dans des réserves, pensionnats, etc.).

Graphique 3 : Capture d’écran de Google Maps, 2025.

Cette dernière carte (produite et hébergée par la multinationale états-unienne Google) témoigne 
de l’établissement, ces derniers siècles, d’un système de gouvernance colonial, capitaliste et hétéro-
patriarcal, où la majorité des lieux portent des noms de lieux en Angleterre ou d’hommes blancs à 
la feuille de route militaire ou commerciale douteuse : Sussex, Amherst, Rothesay, Windsor. En effet, 
comme Dalie Giroux le souligne, la centralité du langage comme dispositif de colonisation se mani-
feste notamment dans le fait de cartographier et de nommer les lieux : « le langage de la colonisation 
fait parler le territoire. Il le reconstruit à son image en capturant les habitats, en nommant les lieux, en 
affectant les usages de ce qui s’y donne comme nature, en produisant le paysage selon les codes de 
la métropole, en traçant des frontières » (Giroux, 2019 : 32). Les cartes nous en disent donc plus long 
sur ceux qui les tracent, et sur les raisons qui les poussent à les tracer, que sur les territoires ou les 
langues qu’elles sont censées représenter.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 118

J’utilise ces exemples pour illustrer non seulement l’artificialité et l’arbitrarité des cartes, mais aussi 
la colonialité de celles qui sont produites dans une visée de délimitation du territoire à des fins de 
contrôle et d’expansion territoriale, et qui effacent d’autres cartes précédentes ou possibles. En ce 
qui a trait aux façons dont les pratiques langagières sont elles aussi délimitées et nommées, les 
mêmes constats s’appliquent aux cartographies linguistiques et aux frontières qu’on s’imagine déli-
miter les langues entre elles. D’une part, celles-ci ne peuvent vraisemblablement pas constituer une 
description objective d’une réalité empirique et observable, puisqu’il est impossible de voir ou de 
connaître l’emplacement exact d’une frontière entre, par exemple, l’anglais et le français. Certes, de 
nombreux dispositifs créent l’illusion d’une frontière entre ces deux langues, et ce, depuis des siècles. 
Par exemple, les dictionnaires bilingues construisent une frontière matérielle entre un mot anglais 
et son équivalent français, le plus souvent en les séparant par un dispositif typographique. On peut 
dire la même chose de la convention de rédaction selon laquelle il faut mettre les mots « étrangers » 
(c’est-à-dire qui résideraient à l’extérieur de la langue) en italique, ce qui crée une frontière visible à 
l’écrit. La traduction est une autre pratique qui crée l’illusion d’une frontière entre deux langues qui 
seraient mutuellement exclusives ; comme le disent Jonathan Evans et Helen Ringrow dans l’intro-
duction d’un numéro de la revue TranscUlturAl sur les frontières en traduction, « the act of translation 
is already an act of bordering: it is saying “this language is different from that one” » (Evans et Ringrow, 
2017  : 5). En dehors de telles stratégies que la forme écrite rend possibles, cela dit, les frontières 
linguistiques n’ont pas d’existence matérielle, et n’ont donc pas d’existence empirique en tant que 
telles du point de vue des pratiques langagières.

La notion de frontière linguistique doit ainsi être considérée comme ce qu’elle est : le produit d’un 
processus historique complexe que Harsha Walia (2021) appelle « bordering » et que je traduirai ici 
par frontiérisation. Pour Walia, les frontières ne sont pas des lignes fixes ou statiques, et encore moins 
naturelles, mais des régimes de production qui sont générés par des rapports sociaux de domination 
qui décident ce qui peut entrer ou non d’une part, et qui (re)produisent ces mêmes rapports de do-
mination d’autre part. Si nous en sommes venu·es à concevoir les pratiques langagières comme for-
mant des entités cartographiables, ce n’est pas parce qu’elles existent comme telles, mais bien parce 
qu’elles ont été ainsi cartographiées par un régime de frontiérisation, lequel servait et sert toujours 
des objectifs politiques et idéologiques bien précis, qu’il convient maintenant de mettre en lumière.

4. Petite histoire de la frontiérisation du langage : une entreprise 
impériale et coloniale

La notion de langue est en effet une invention récente, associée à l’émergence des États-nations 
européens et au siècle des Lumières, absente de nombre de sociétés traditionnelles avant leur co-
lonisation par une puissance européenne (Canut, 2021  : 141). La sociolinguiste Cécile Canut parle 
carrément « d’invention » et de « fabrique » des langues par les dirigeants et les linguistes européens, 
puis occidentaux (2021 : 139), faisant référence au processus idéologique, politique et historique de 
« mise en frontières des pratiques langagières, par définition hétérogènes et sans délimitations fixes, 



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 119

afin de les réduire à des ensembles clos » (2021 : 141). La chercheuse montre comment, en Afrique, les 
linguistes européens ont découpé les pratiques langagières pour en faire des « dialectes » distincts, le 
tout afin de recréer le modèle européen de ce qu’elle appelle « l’ordre-de-la-langue », soit la réification 
de l’hétérogénéité langagière en un système normé et hiérarchique, érigé comme valeur sociale à des 
fins coercitives et oppressives et adopté par la majorité des élites africaines qui le reproduisent à ce 
jour (2021 : 81). Quoi qu’il en soit, la langue est une catégorie historique, politique et idéologique qu’il 
convient, précisément, d’historiciser et de politiser.

Le besoin de découper les pratiques langagières, de les organiser et de les hiérarchiser apparaît au 
16e siècle, lorsque l’Europe part à la « découverte » des autres continents à des fins expansionnistes et 
commerciales et se heurte à des altérités radicales. Le linguiste Louis-Jean Calvet a montré comment, 
à partir du 16e siècle et jusqu’à la publication de son célèbre ouvrage Linguistique et colonialisme dans 
les années 1970, les approches linguistiques scientifiques dominantes en France se ressemblaient 
toutes (y compris celles ayant une visée descriptive), dans la mesure où elles tendaient à illustrer, à 
prouver et à renforcer la « supériorité » de la langue française vis-à-vis des langues autochtones et/
ou provinciales (Calvet, 1979 : 26-27), le tout afin d’ouvrir la voie à la colonisation et à la déposses-
sion brutales de ces « Autres ». Cette volonté de découpage s’inscrit plus largement, comme Michel 
Foucault l’a montré dans Les mots et les choses (1966), dans la continuation du projet scientifique 
des 16e et 17e siècles en Europe s’étant attelé à nommer les choses afin de procéder à leur mise en 
ordre. Même diagnostic chez Canut, qui identifie la fin du 16e siècle en Europe comme le moment où 
« le langage a été placé au cœur d’une politique de réglage des relations de pouvoir, et est devenu un 
instrument de division des individus » (2021 : 284).

Quant aux anthropologues Richard Bauman et Charles L. Briggs, ils ont montré (2003) que la « pu-
rification » des langues européennes, l’étape suivante logique au découpage et à la classification 
hiérarchique de celles-ci, prend racine dans l’idéologie des Lumières, en particulier dans le concept 
de modernité. La modernité a été conçue comme la distinction entre le rural, les classes inférieures, 
l’archaïque, le local (en d’autres termes, le provincial et/ou l’étranger) et l’urbain, l’élite, l’érudit, le 
cosmopolite — c’est-à-dire le moderne. Dans le cadre du processus de construction de la modernité, 
les élites européennes ont d’abord dû « déprovincialiser » l’Europe (Chakrabarty, 2000), en produisant 
de nouvelles idéologies qui les ont élevées au rang d’universaux, ce qui allait justifier leur domination 
sur le reste du monde (conçu comme provincial, particulier, inférieur). Pour Bauman et Briggs, l’une 
des constructions clés qui a rendu la modernité possible est précisément la notion de langue. Sur le 
plan linguistique, la modernité a été associée à l’idée d’une langue « purifiée », « déprovincialisée », 
« rationnelle », « universelle ». Or, la langue en Europe ne pouvait devenir « moderne » que si elle était 
débarrassée de ses « imperfections naturelles » (Bauman et Briggs, 2003 : 59), c’est-à-dire dépouillée 
de ses liens avec des espaces et des intérêts sociaux particuliers autres que les espaces et intérêts 
dominants (masculins, bourgeois, blancs).



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 120

La notion de langue comme entité délimitable et pure a poursuivi sa trajectoire avec la formation 
des États-nations en Europe à la fin du 18e siècle. En France par exemple, l’imposition généralisée 
d’une langue homogénéisée et associée à l’identité nationale se réalise à partir de la Révolution 
française, qui présente le français (parlé par l’élite bourgeoise parisienne) comme la langue de la 
République (Balibar, 1985). Les efforts d’homogénéisation et de standardisation des autres langues 
européennes s’intensifient eux aussi au 19e siècle, période qui coïncide avec la montée des États-
nations capitalistes en Europe. Selon le politicologue Eric Hobsbawm, « identification of the state 
with one nation [...] implied a homogenization and standardization of its inhabitants, essentially, by 
means of a written “national language” » (1990  : 93). Monica Heller et Bonnie McElhinny abondent 
dans le même sens, affirmant que « the construction of a common, shared national language was a 
key tool for ensuring participation in a shared discursive space and a disciplined orientation toward 
when and how to communicate » (2017 : 104). En bref, les langues européennes ont été construites au 
cours des siècles par un ensemble de discours et de processus de codification, de standardisation et 
de normalisation des pratiques de l’élite lettrée et au pouvoir, à des fins de contrôle, de surveillance 
et de hiérarchisation des populations. En effet, la standardisation linguistique est de plus en plus re-
connue comme un projet idéologique visant à différencier et à hiérarchiser les pratiques et les corps 
qui leur sont associées (Gal, 2012 : 29).

La construction d’une langue nationale unifiée, cultivée et standardisée a été rendue possible, lar-
gement, grâce au développement de l’imprimerie et de l’État bureaucratique (en particulier l’école 
publique) ; en effet, l’écriture, via la technologie qu’est l’impression à grande échelle, a joué un rôle 
fondamental dans la suppression de la diversité et de la variabilité linguistiques d’une part, et dans 
la création des langues nationales et de publics monolingues d’autre part (Anderson, 2016 [1983] : 
42-46). Ce sont l’écriture, l’imprimé et la standardisation ainsi que leur diffusion par l’intermédiaire 
des institutions publiques qui ont radicalement transformé la façon dont on conçoit la langue en 
distinguant la langue écrite (nationale, standard, propre, neutre, rationnelle, moderne, et, dans une 
certaine mesure, universelle) de la langue orale.

Enfin, aux 18e et 19e siècles, le romantisme allemand vient sédimenter le lien, supposément naturel, 
entre une langue et un territoire donné. C’est à ce moment que la langue devient associée, non sans 
essentialisme, à la nation, c’est-à-dire à un « peuple » correspondant à un territoire délimité, dont 
l’une des caractéristiques fondamentales est précisément le partage d’une langue soi-disant com-
mune et homogène, mais que l’on sait être imposée et policée de façon plus ou moins coercitive. 
Un ensemble d’individus et de communautés sur un vaste territoire, censé avoir la même « culture », 
sont amenés à s’identifier à une seule langue, et à l’inverse cette langue est censée illustrer l’essence 
de ce peuple. Il s’agit de la fameuse triade « une nation, un territoire, une langue » qui dominera les 
définitions et les luttes de l’État-nation moderne jusqu’à nos jours, et qui, pour reprendre le postulat 
du monolinguisme d’État dénoncé par Tymoczko (2006), définit encore largement la conception et la 
pratique de la traduction en Occident.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 121

Un courant de pensée qui traverse tous ces siècles de naturalisation des langues comme entités 
délimitées est, bien entendu, le logocentrisme – très présent chez Saussure et dont on doit la plus 
célèbre remise en question à Derrida (1967). Dans la perspective logocentrique, le langage est subor-
donné à la pensée, et la pensée est subordonnée à un sujet pensant, ce qui signifie que la pensée et le 
langage sont séparés, et que le langage n’est qu’un simple instrument d’expression de la pensée, qui 
est toujours déjà formée. Ainsi, le logocentrisme voit le langage d’un œil ambivalent, puisque sa ma-
térialité et son fonctionnement supposément exogènes suggèrent une agentivité qui n’est pas tout à 
fait humaine — autrement dit, si la pensée vient de l’esprit, le langage, lui, n’est qu’un outil qui réside 
à l’extérieur de l’humain. Cette agentivité non humaine s’observerait dans les règles de grammaire, de 
syntaxe et d’orthographe, naturalisées au point où elles apparaissent désormais comme existant en 
elles-mêmes, et comme opérant à l’extérieur du contrôle ou de la volonté des locuteur·rices.

Une vision logocentrique de la langue mène à l’idée que le langage doit être domestiqué, contenu 
et réglementé (en d’autres mots, transformé en « langues » standardisées) de façon à s’assurer qu’il 
demeure un simple instrument pour transmettre de l’information. Le logocentrisme « colonise » donc 
les pratiques langagières et la diversité linguistique afin de construire des objets (les langues et les 
variétés de langue) qu’il sera possible de maîtriser (Rafael, 2015 : 87). Selon le théoricien Vicente L. 
Rafael, le logocentrisme a généré le besoin pour l’élaboration d’une hiérarchie linguistique : parmi 
toutes les « langues » sur un territoire donné, il n’y en a qu’une (ou quelques-unes) qui est supérieure 
en raison de sa capacité à exprimer, de façon claire et rationnelle, les intentions des locuteur·rices. 
Et c’est à la traduction que, dans le contexte de l’impérialisme américain, Rafael attribue le rôle de 
premier plan dans ce processus de hiérarchisation :

First, there is the belief that language is no more than a malleable medium for conveying 
human ideas and intentions, as if ideas and intentions could exist outside their material con-
stitution in writing and speech. Second, that languages are inherently unequal in their ability 
to communicate and, as such, can be arranged into a hierarchy, depending on their utility and 
reach. [...] Third, that given the exceptional qualities of American English as a kind of universal 
lingua franca, all other languages ought to be reducible to its terms and thereby assimilable 
into the national linguistic hierarchy. And fourth, that this process of reduction is precisely the 
task of translation (Rafael, 2015 : 89).

On en revient donc à la traduction, à laquelle Rafael attribue ici la responsabilité pour la création de 
frontières et de hiérarchies linguistiques. Car, lorsque les frontières linguistiques ne sont plus com-
prises comme un fait donné, voire naturel, apolitique et ahistorique qui donne obligatoirement lieu 
à la traduction, mais comme le résultat d’un processus éminemment politique et idéologique de 
frontiérisation à des fins coloniales et capitalistes, le rôle de la traduction dans ce processus se révèle 
peu à peu. La traduction, complice, ne peut plus strictement être pensée comme solution innocente 
et héroïque aux frontières linguistiques.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 122

5. La traduction : la source du problème?

Nous avons vu que pour Berman, la traduction commence à se pratiquer en Europe en tant qu’acti-
vité spécifique, d’une langue à l’autre, après que les langues ont été délimitées, autrement dit après 
que les frontières entre elles ont été tracées. C’est la frontiérisation des langues qui aurait amené 
la traduction à se transformer, à répondre à de nouveaux besoins et à de nouvelles configurations 
linguistiques, et à se poser en solution au problème des frontières linguistiques. Or, le théoricien 
Naoki Sakai a remis en question cette idée de cause à effet, comme quoi la traduction découlerait 
de l’existence de frontières linguistiques préétablies, désormais naturalisées, qu’elle cherche simple-
ment à traverser. Selon Sakai, c’est plutôt le geste de la traduction qui crée la frontière, puisque c’est 
en posant l’acte de traduction que l’on se représente deux groupes comme comme étant deux entités 
distinctes et mutuellement exclusives. Sakai se demande : quelle sorte de relation sociale la traduc-
tion constitue-t-elle en présupposant l’existence de deux communautés plus ou moins homogènes et 
entre lesquelles une incommensurabilité totale serait censée exister (1997 : 3) ?

Sakai avance que la traduction, dans sa conception actuelle dominante qui veut qu’elle opère le 
passage d’un contenu d’une langue à une autre, fonctionne selon une adresse homolingue (1997). Il 
définit l’adresse homolingue comme un acte d’énonciation où un individu s’adresse à une commu-
nauté perçue comme unitaire et homogène, donc parlant « la même langue », de laquelle l’individu 
qui énonce fait aussi partie. Ce type d’adresse survient lorsqu’un individu s’identifie aux autres dans 
l’acte d’énonciation, au cours duquel le destinateur adopte la position de représentant d’une com-
munauté linguistique imaginée considérée comme homogène et unitaire, et s’adresse à des desti-
nataires qui sont aussi représentatifs de la même communauté linguistique imaginée, homogène 
et unitaire. En traduction, l’adresse homolingue survient lorsqu’on considère deux communautés 
langagières comme séparées l’une de l’autre, et que la traduction est comprise comme le transfert 
d’un message adressé à une communauté linguistique délimitée, puis adressée de nouveau à une 
communauté linguistique délimitée, cette fois-ci différente. En vertu de l’adresse homolingue, la tra-
duction s’opère nécessairement entre l’intérieur d’un médium homogène et son extérieur, l’intérieur 
d’un autre médium homogène.

Sakai (1997) situe donc la traduction, plus précisément la représentation de deux communautés lin-
guistiques distinctes produite par la traduction, à la source de la délimitation des entités corollaires 
que l’on connaît aujourd’hui sous le nom de nation et de langue. Et, bien sûr, ce que ce régime de 
l’adresse homolingue occulte, c’est le mélange et la cohabitation de différentes pratiques langagières 
au sein d’une seule et même communauté, ou sur un seul et même territoire. L’homogénéité lin-
guistique, à l’échelle nationale ou autre, est un leurre, créé par une représentation de la traduction 
qui a servi à définir la nation — française, anglaise, japonaise, canadienne, québécoise — de façon 
cofigurative et coconstitutive, c’est-à-dire en la positionnant comme contraire ou opposée à d’autres 
langues, à d’autres nations. Autrement dit, on ne traduit pas parce qu’il existe des langues différentes 
aux frontières précises et étanches qu’il faut respecter ; on traduit au contraire parce qu’il faut créer 



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 123

des frontières entre les langues afin de répondre aux impératifs impériaux, coloniaux, et capitalistes 
de découpage et de hiérarchisation des pratiques langagières, des corps, et des collectivités. La tra-
duction ne découle pas de la carte ; c’est la (représentation de la) traduction qui trace la carte. C’est 
donc précisément par la traduction qu’il faut commencer pour transformer radicalement le rapport 
dominant à la langue et son attachement aux frontières.

6. Vers des cartographies décoloniales de la langue : couper le  
cordon ombilical entre la traduction et « la » langue

Si les langues telles qu’on les connaît aujourd’hui sont les produits d’un certain mode de cartogra-
phie, dans lequel la traduction joue un rôle central, cela signifie qu’il est possible de décartographier 
ces entités et de cartographier les pratiques langagières autrement, notamment en pratiquant la 
traduction différemment, au-delà de la notion de « langue » au sens d’objet délimité et normatif, en in-
vestissant plutôt des pratiques langagières non normatives. D’une part, il importe de se détourner des 
cartographies linguistiques impériales, européennes5 et normatives naturalisées en contexte cana-
dien, puisque leur adoption revient à épouser une perspective coloniale et eurocentrée. En ce sens, la 
chercheuse seneca Mishuana Goeman (2013) avance la méthode discursive féministe et autochtone 
du « (re)mapping », dont le but est de bouleverser les géographies impériales et coloniales en rejetant 
les façons dont celles-ci organisent le territoire, les corps et les paysages sociaux et politiques. Dans 
les mots d’Eve Tuck et de Marcia Mckenzie : « Recognizing that colonial geographies “enframe” state 
borders, assert control over state populations, and overdetermine action and contestation, (re)map-
ping is a refusal of order by disorder » (Tuck et Mckenzie, 2015 : 134-135). Si Goeman, Tuck et Mckenzie 
s’intéressent spécifiquement aux cartes géographiques et au rapport au lieu qu’elles engendrent, la 
méthode décoloniale de la (re)cartographie peut certainement s’appliquer aux cartographies et aux 
frontières linguistiques qui déterminent nos imaginaires et nos rapports langagiers.

Goeman suggère que la production de cartes à partir des épistémologies autochtones et féministes 
a le potentiel de perturber le présent colonial et de façonner des futurités décoloniales :

Unlike Western maps whose intent is often to represent the “real,” Native maps often conflict, 
perhaps add to the story, or only tell certain parts. [...] These maps are not absolute but inste-
ad present multiple perspectives — as do all maps. While narratives and maps help construct 

5.  Si, du point de vue de la linguistique européenne, les pratiques langagières qui découlent de traditions européennes 
au Canada ne sont pas européennes, mais canadiennes ou nord-américaines (ce qui n’est certainement pas faux), d’un 
point de vue autochtone, ces pratiques sont toujours associées au colonialisme européen, justement par opposition aux 
pratiques autochtones. Ainsi, lorsque j’utilise le vocable « européen » pour qualifier des pratiques, des langues ou des 
idéologies, c’est parce que j’adopte une perspective autochtone pour positionner ces pratiques, langues et idéologies en 
tant que présences coloniales (versus autochtones) qui proviennent historiquement d’Europe – et non pour souligner 
l’européanité de ces pratiques, langues et idéologies en contexte canadien de nos jours, bien que des liens généalogiques 
forts existent entre elles et les traditions européennes.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 124

and define worldviews, they are not determined and always open for negotiation (Goeman, 
2013 : 25).

Un rejet des cartographies linguistiques impériales dominantes nous amène ainsi à considérer le 
langage comme un ensemble de pratiques sociales plus ou moins valorisées et/ou minorisées, et 
à faire le « travail d’écoute des voix dites “subalternes” — c’est-à-dire, lorsqu’elles sont regardées du 
point de vue de la culture dominante » que Giroux nous intime d’entreprendre (2019 : 9). Selon cette 
dernière, tant qu’un détour par une langue qui se veut normative sera nécessaire ou requis pour la 
prise de parole ou l’écriture, un « mouvement décolonial de quelque ordre que ce soit » sera impos-
sible (p. 24). En d’autres mots, la décolonisation au Canada ne pourra se faire ni en anglais ni en fran-
çais (considérés et mobilisés comme des langues fermées, standard, normatives), car ces catégories 
discursives découlent d’une vision du langage qui participe quotidiennement, par ses processus de 
frontiérisation et de hiérarchisation des pratiques et des corps, à la colonisation et au colonialisme. 
Par extension, tant et aussi longtemps que la traduction restera attachée à une vision normative des 
langues coloniales (dans sa pratique, son enseignement, etc.), elle participera à la (re)production 
d’un ordre linguistique indispensable au colonialisme de peuplement canadien, et continuera à ce 
titre d’être un outil colonial.

D’autre part, si la traduction est le dispositif premier et central de la (re)production des frontières 
linguistiques, il en découle que c’est forcément par la traduction qu’il faut défaire, ou à tout le moins 
faire bouger, les frontières linguistiques. Autrement dit, le point de départ pour la « décolonisation » 
de notre approche au langage devra être une politique de la traduction renouvelée, qui ne passera 
plus par le souci de reproduire des langues normatives, standardisées et perçues comme entités déli-
mitées et mutuellement exclusives correspondant à des collectivités homogènes. Ailleurs, j’ai qualifié 
cette politique de la traduction de « postlingue », en ce sens où la traduction devient, pour reprendre 
les termes de Tiphaine Samoyault, « une opération qui ne s’ancre pas dans une seule langue pour par-
venir à en produire une seule autre » (2020 : 135). L’idée serait, plutôt que d’aller puiser des ressources 
autorisées au sein des frontières d’une langue données, de mobiliser les pratiques langagières qui 
composent l’environnement expressif, communicatif, affectif, et j’en passe, des traducteurs.rices, peu 
importe si ces pratiques correspondent à une langue ou non. Une politique postlingue de la traduc-
tion considère comme légitimes et acceptables des traductions incarnées, subjectives et communau-
taires situées dans l’espace et dans le temps (plutôt qu’universelles, neutres ou nationales). Voilà qui 
fait d’ailleurs écho aux impératifs éthiques du « critical place inquiry », un ensemble de méthodologies 
(notamment autochtones) proposé par Eve Tuck et Marcia McKenzie (2015) qui délaisse l’État-nation 
comme unité de mesure géographique pour poser des questions et étudier des enjeux et qui priorise, 
plutôt, des communautés et des lieux spécifiques. C’est donc en refusant de reproduire la langue nor-
mative de l’État et/ou du pouvoir et ses frontières et en mettant de l’avant des pratiques langagières 
minorisées que la traduction postlingue, en particulier dans un contexte colonial comme au Canada, 
pourra se targuer de participer, sur le plan linguistique, aux efforts de décolonisation.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 125

À ce titre, certaines conceptions de la traduction avant la délimitation et la sédimentation des lan-
gues qui débutent au 16e  siècle pourraient inspirer une transformation de nos imaginaires langa-
giers actuels. Comme le démontre Emma Campbell dans Reinventing Babel in Medieval French, les 
approches médiévales à la traduction considéraient la variation linguistique (p. ex., régionale) non 
pas comme un écart par rapport à la norme ou au dialecte standard, mais comme l’essence même 
de l’utilisation d’un idiome (2023 : 24). Soulignant l’étendue du français, au Moyen Âge, bien au-delà 
du territoire qui allait devenir la France, Campbell avance que nombre d’innovations linguistiques 
ayant participé à la transformation et à l’évolution du français médiéval — notamment, de profonds 
processus d’hybridation avec le latin —, y compris dans l’arène de la littérature, ont été le fruit de pra-
tiques traductionnelles qui avaient lieu à l’international (2023 : 18-20). Elle démontre que l’absence 
d’une conception unifiée ou centralisée du français médiéval, qui donnait à ceux qui écrivaient la 
conscience qu’ils utilisaient une langue partagée, extraterritoriale et fondamentalement fluide, offrait 
aux traducteurs la latitude et la liberté nécessaires pour transformer la langue et la faire évoluer dans 
de nouveaux contextes sociaux, politiques, historiques. Il est donc particulièrement paradoxal qu’au 
Moyen Âge, les traducteurs aient fait évoluer le français (notamment en l’hybridisant, précisément, 
par la traduction), et qu’aujourd’hui cette liberté soit refusée aux traducteur·rices au nom de l’intégri-
té et de la pureté de la langue française (du moins, au Canada).

Une autre piste de réflexion qui m’apparaît comme particulièrement riche est celle des épisté-
mologies autochtones de l’Île de la Tortue, notamment celles qui s’inscrivent à même les langues 
autochtones. J’ai assisté récemment à une présentation de l’artiste et chercheuse mi’kmaw shalan 
joudry, une apprenante du mi’kmaw. Dans sa présentation, intitulée « Seeing the World through an 
Indigenous Language Lens » (2025), joudry expliquait que, contrairement à l’anglais et au français 
où les substantifs occupent une place centrale (noun-based languages), la langue mi’kmaw est une 
langue à forte proportion verbale (verb-based languages). Là où les langues coloniales se repré-
sentent des objets ou des choses (le vent, une chaise, une couleur, une langue) — ce qui nous amène 
à considérer ces choses comme étant individuelles, statiques, séparées de nous et donc, aussi, ap-
propriables —, le mi’kmaw représente la réalité sous forme de verbes, autrement dit d’actions. Par 
exemple, en mi’kmaw, « la langue mi’kmaw » ne se dit pas, puisque la langue n’est pas un objet, mais 
une action ; « l’nui’simk » est un mot indissociable qui signifie « parler mi’kmaw/autochtone » ( joudry, 
2025). Selon l’épistémologie mi’kmaw, « la langue mi’kmaw » est donc inséparable du fait de la parler, 
de l’action qui la sous-tend. De quelles façons pareille conception de la langue comme action, autre-
ment dit comme pratique, et non pas comme objet délimitable, peut-elle transformer notre rapport 
à la normativité linguistique et aux frontières linguistiques ? À ce titre, l’absence de standardisation 
et la présence de multiples « dialectes » et de trois systèmes d’orthographe différents au sein des 
différentes communautés mi’kmaq qui se comprennent malgré tout sont évocatrices. Si la langue 
est d’abord et avant tout une pratique, peut-elle être frontiérisée ? Si la langue est une action, ne 
changera-t-elle pas forcément d’une personne à l’autre, qui agiront sur elle à leur façon?



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 126

Après ce saut au Moyen Âge et du côté de l’épistémologie linguistique mi’kmaw, revenons à l’idée 
de traduction postlingue, qui cherche à couper le cordon ombilical, datant du 16e siècle, entre « les 
langues » comme objets plus ou moins statiques et la traduction. Pour en finir avec la frontiérisa-
tion impériale et coloniale des pratiques langagières, j’en viens à la conclusion qu’il faut arrêter de 
pratiquer la traduction selon une représentation bilingue, c’est-à-dire d’une langue à une autre, car 
c’est précisément ce geste qui trace la frontière linguistique, centrale au régime linguistique colonial. 
La traduction se révèle donc comme le site par excellence pour réaliser que là où l’on croyait qu’il 
y avait une frontière, il y a en fait une multiplicité de pratiques langagières minorisées qui ont le 
potentiel de transformer les nôtres ainsi que notre rapport hiérarchisant au langage. Concrètement, 
cela signifie d’investir, dans la pratique de la traduction, tantôt des pratiques langagières minorisées 
(formes soi-disant orales et régionales, par opposition à la langue « standard »), tantôt des stratégies 
de traduction hybridisantes, c’est-à-dire qui brouillent les frontières entre «  langue de départ  » et 
« langue d’arrivée ».

À titre d’exemples, voici deux brefs extraits de traductions, produites en Acadie, qui incarnent une 
politique postlingue de la traduction. Ces extraits, s’ils traduisent des poèmes originaux pouvant être 
considérés comme monolingues et standards, ne visent pas pour autant la reproduction d’une langue 
d’arrivée normative et délimitée, par exemple le français standard ou même le français acadien. D’un 
côté, Georgette LeBlanc inscrit dans sa traduction Océan sa propre expérience subjective du poème 
et de la langue en y faisant voir un assemblage de sélections créatives à partir des ressources offertes 
par son paysage linguistique, expressif et affectif, elle qui vient de la baie Sainte-Marie, en Nouvelle-
Écosse, qui a fait des études en Lousiane, et qui habite désormais à Moncton – tous des endroits 
où l’on observe des pratiques langagières minorisées associées au français. De l’autre, le poète 
Dominique Bernier-Cormier s’inspire de son expérience du chiac, synonyme pour lui d’hybridité et 
de refus des catégories binaires, mutuellement exclusives, pour traduire un poème en français qui 
apparaît plus tôt dans son recueil dans une voix qu’il est impossible de placer de l’un ou l’autre côté 
de la frontière linguistique entre l’anglais et le français. En résulte une traduction fondamentalement 
hybride, qui ne correspond pas à un système prédéfini, et où l’hétérogénéité langagière est imprévi-
sible, asystématique et toujours en mouvement.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 127

Extrait de Océan de Sue Goyette, traduit par Georgette LeBlanc (2019) :

J’étions pas mal tranquilles les années que j’croyions
que notre tchœur cassé était fait d’océan salé. J’avions trouvé

l’amour comme une boite de chandelles dessous nos lits
pis j’allumions la mèche de nos langues. 
[…]
J’apprirent à jouer le violon
ctes jours-là parce que, honnêtement, j’avions besoin

de tcheque affaire à faire avec nos mains. Rien que l’idée de nous autres
fittait nos lits trop grands pis faisait nos cheminées sortir plus de boucane.
(n. p.)

Extrait de Entre Rive and Shore de Dominique Bernier-Cormier (2023) :

Seen: an evening d’août 1755, a cellde lune sale when a man veils son visage,
noue un bonnet under his chin pendant que le soir
grows in blue patches across sa mâchoire.
Dehors, un mot dort in the harbour, a letter away
from violence. Sa femme l’habille, slide ses bras
in the sleeves d’une langue hybride, braids
ses mèches like wicks, et lace une pomme verte
and one green apple against his chest. Guards weld the night en phrases étanches, with 
strange
commas d’étincelles. Un bruit, stuck entre
deux langues, breaks l’air. Une porte bégaye
and he dissolves, a drop of blood
dans un verre d’eau. Blades d’or to his neck,
soutirant un poème from his throat. La lune
se traduit un chemin through the clouds.
(99)



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 128

Dans leurs traductions, LeBlanc et Bernier-Cormier ne cherchent pas à reproduire une « langue 
cible » identifiable, délimitée, normative ; au contraire, elle et il recréent les poèmes à l’aide d’assem-
blages de pratiques langagières minorisées, subjectives, et/ou inventées. LeBlanc et Bernier-Cormier 
ne visent pas l’adresse d’une communauté soi-disant homogène à la langue commune, mais la créa-
tion de nouveaux publics par une adresse hétérolingue à dimension communautaire (chez LeBlanc) 
et fictive (Bernier-Cormier) qui reconnaît et accueille l’opacité inhérente au langage, même entre 
membres d’une même communauté linguistique. Ces traductions rejoignent la pulsion théorique 
du présent article en ce qu’elles rejettent la violence et la colonialité de la normativité linguistique, 
et qu’elles mettent plutôt de l’avant des formes émancipatrices de désordre linguistique. En dernière 
instance, l’objectif d’une politique décoloniale de la traduction ne peut être la « qualité » des traduc-
tions en français ou en anglais, comme le veut la tradition canadienne (Echeverri 2017), mais bien la 
prolifération d’une multiplicité de pratiques langagières mouvantes et vivantes (en littérature, mais 
aussi dans l’espace public), la destruction de l’ordre linguistique colonial au profit d’un écosystème 
linguistique mouvant et non hiérarchique. Pour réellement devenir un outil d’émancipation (anti-
coloniale), la traduction devra en effet se détacher de la normativité linguistique, qui est à la fois un 
produit et un outil du colonialisme.

7. Conclusion

En guise de conclusion, revenons à la baie de Fundy, et aux différentes cartes qui nous la repré-
sentent. Toutes ces cartes donnent une idée statique de la baie, un peu comme un dictionnaire 
donne une vision statique de la langue — même si la baie comme la langue sont des phénomènes 
excessivement mouvants, créatifs et variables qui résistent à la cartographie. Il s’avère que les cartes 
de la région tracent toutes une délimitation claire et marquée entre la côte et l’océan, entre la terre 
ferme et l’eau. Or, la baie de Fundy accueille des marées géantes (les plus grandes au monde !), et à 
certains endroits, l’estran — la zone qui se situe entre la marée la plus haute et la marée la plus basse 
— s’étend sur plusieurs kilomètres. Pour preuve, voici deux photos du même endroit, à six heures 
d’intervalle :



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 129

Graphique 4 : Les rochers Hopewell dans la baie de Fundy. 
Crédit Photo : Norman Maddeaux, licence Creative Commons6.

Graphique 5 : Les rochers Hopewell dans la baie de Fundy. 
Crédit Photo : Norman Maddeaux, licence Creative Commons7.

En consultant seulement les cartes géographiques, on ne se douterait jamais de ce phénomène 
d’une telle ampleur, de la présence d’un estran, d’un entre-deux qui n’appartient ni à la terre ferme ni 
à la mer, peut-être aux deux. On ne se douterait jamais de toutes les fluctuations et transformations 
radicales que le paysage incarne, et ce, plusieurs fois par jour. On ne se douterait jamais de ce spec-
tacle magistral. Pour le voir et le vivre, il faut laisser les cartes derrière et se rendre sur place, déposer 
son corps sur et dans le territoire.

D’une certaine façon, c’est aussi ce que font les cartes linguistiques impériales  : elles négligent, 
ignorent, occultent nombre de pratiques et de fluctuations qu’elles n’ont pas la volonté d’inclure. 
Qu’est-ce qui réside dans l’estran linguistique occulté par la frontiérisation impériale et coloniale du 
langage ? À leur façon, c’est un estran linguistique, le leur, que LeBlanc et Bernier-Cormier révèlent 
dans leurs traductions et leurs poèmes. Et c’est ici, dans l’estran, que la présente réflexion, tantôt 
théorique, tantôt créative, ayant passé par plusieurs détours, souhaite finalement se poser.

6.  https://perma.cc/C32Z-ZS73

7.  https://perma.cc/2VS4-U8NX



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 130

Références

Anderson, Benedict (2016 [1983]), Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of 
Nationalism, New York, Verso.

Balibar, Renée (1985), L’Institution du français : Le colinguisme des Carolingiens à la République, Paris, 
Presses Universitaires de France.

Bauman, Richard et Charles L. Briggs (2003), Voices of Modernity : Language Ideologies and the Politics 
of Inequality, Cambridge, Cambridge University Press.

Berman, Antoine (1988), « De la translation à la traduction », TTR, vol. 1, no 1, p. 23-40.

Bernier-Cormier, Dominique (2023), Entre Rive and Shore, Fredericton, Goose Lane Editions.

Calvet, Louis-Jean (1979 [1970]), Linguistique et colonialisme, petit traité de glottophagie, Paris, Petite 
Bibliothèque Payot.

Campbell, Emma (2023), Reinventing Babel in Medieval French: Translation and Untranslatability (c. 
1120 — c. 1250), Oxford, Oxford University Press.

Canut, Céline (2021), Provincialiser la langue : Langage et colonialisme, Paris, Éditions Amsterdam.

Chagnon, Ka (2019), « Colonialisme, universalisme occidental et traduction », TTR, vol. 32, no 1, p. 259-
278.

Chakrabarty, Dipesh (2000), Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference, 
Princeton, Princeton University Press.

Cheyfitz, Eric (1997 [1991]), The Poetics of Imperialism: Translation and Colonization from The Tempest 
to Tarzan, Philadelphie, University of Pennsylvania Press. 

Delisle, Jean (1977), « Les pionniers de l’interprétation au Canada », Meta, vol. 22, no 1, p. 5-14.

Delisle, Jean (2013), La traduction raisonnée  : Manuel d’initiation à la traduction professionnelle de 
l’anglais vers le français, Ottawa, Presses de l’Université d’Ottawa.

Derrida, Jacques (1985), « Des Tours de Babel », dans Joseph F. Graham (dir.), Difference in Translation, 
Ithaca, Cornell University Press, p. 209-248.

Derrida, Jacques (2015 [1967]), De la grammatologie, Paris, Éditions de minuit.

Des Rochers, Arianne (2023), Language Smugglers: Postlingual Literatures and Translation within the 
Canadian Context, New York, Bloomsbury.

Echeverri, Álvaro (2017), « La recherche en enseignement de la traduction au Canada : survol histo-
rique et enjeux actuels, » TTR, vol. 30, nos 1-2, p. 149–171.

Evans, Jonathan et Helen Ringrow (2017), « Borders in Translation and Intercultural Communication », 
TranscUlturAl, vol. 9, no 2, p. 1-12.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 131

Foucault, Michel (2014 [1966]), Les mots et les choses, Paris, Gallimard.

Gal, Susan (2012), « Sociolinguistic Regimes and the Management of “Diversity” », dans Monica Heller 
et Alexandre Duchêne (dir.), Language in Late Capitalism: Pride and Profit, New York, Routledge, 
p. 22-37.

Giroux, Dalie (2019), Parler en Amérique : Oralité, colonialisme, territoire, Montréal, Mémoire d’encrier.

Goeman, Mishuana (2013), Mark my Words: Native Women Mapping our Nations, Minneapolis, 
University of Minnesota Press.

Goyette, Sue (2020), Océan, trad. Georgette LeBlanc, Moncton, Éditions Perce-Neige.

Heller, Monica et McElhinny, Bonnie (2017), Language, Capitalism, Colonialism, Toronto, University of 
Toronto Press.

Hobsbawm, Eric (1990), Nations and Nationalism Since 1780: Programme, Myth, Reality, Cambridge, 
Cambridge University Press.

Italiano, Federico (dir.) (2020), The Dark Side of Translation, New York, Routledge.

Jakobson, Roman (1959), « On Linguistic Aspects of Translation », dans Reuben A. Brower (dir.), On 
Translation, Cambridge, Harvard University Press, p. 232-239.

joudry, shalan (2025), « Seeing the World through an Indigenous Language Lens », Conférence Maillet-
Frye, Journées d’étude Discours/e, Festival Frye, Université de Moncton, 2 mai 2025.

Leblanc, Matthieu (2014), « Traduction, bilinguisme et langue de travail : une étude de cas au sein de 
la fonction publique fédérale canadienne », Meta, vol. 59, no 3, p. 537–556.

Lewis, Rohan Anthony (2003), « Langue métissée et traduction : quelques enjeux théoriques », Meta, 
vol. 48, no 3, p. 411-420.

Meylaerts, Reine (2006), « Heterolingualism in/and Translation: How Legitimate Are the Other and His/
Her Language? », Target, vol. 18, no 1, p. 1-15.

Mossop, Brian (1989), «  “Write Idiomatically and Translate Ideas not Words” : Three Defects of the 
Prevailing Doctrine of Translation  », dans Candace Séguinot (dir.), The Translation Process, 
Toronto, H.G. Publications, p. 7-20.

Niranjana, Tejaswini (1992), Siting Translation: History, Post-Structuralism, and the Colonial Context, 
Berkeley, University of California Press.

Paul, Daniel N. (2006), We Were Not the Savages: Collision between European and Native American 
Civilizations, Halifax, Fernwood Publishing.

Price, Joshua (2023), Translation and Epistemicide: Racialization of Languages in the Americas, Tucson, 
University of Nebraska Press.



Circula : revue d’idéologies linguistiques, nos 21-22 132

Pym, Anthony (2003), « Alternatives to Borders in Translation Theory », dans Susan Petrilli (dir.), 
Translation Translation, New York, Rodopi, p. 451-463.

Rafael, Vicente L. (1992), Contracting Colonialism: Translation and Christian Conversion in Tagalog 
Society Under Early Spanish Rule, Durham, Duke University Press.

Rafael, Vicente L (2015), « Betraying Empire: Translation and the ideology of conquest », Translation 
Studies, vol. 8, no 1, p. 82-93.

Sakai, Naoki (1997), Translation and Subjectivity: On “Japan” and Cultural Nationalism, Minneapolis, 
University of Minnesota Press.

Samoyault, Tiphaine (2020), Traduction et violence, Paris, Éditions du Seuil.

Simon, Sherry (1994), Le trafic des langues  : traduction et culture dans la littérature québécoise, 
Montréal, Boréal.

Tuck, Eve et McKenzie, Marcia (2015), Place in Research: Theory, Methodology, and Methods, New York, 
Routledge.

Tymoczko, Maria (2006), « Reconceptualizing Translation Theory: Integrating Non-Western Thought 
about Translation », dans Theo Hermans (dir.), Translating Others, vol. 1, Manchester, St. Jerome 
Publishing, p. 13-32.

Walia, Harsha (2021), Border and Rule: Global Migration, Capitalism, and the Rise of Racist Nationalism, 
Halifax, Fernwood Publishing.


	Cartographier la langue : frontières linguistiques, traduction, colonialisme
	1. Introduction
	2. Frontières linguistiques et traduction : un problème et sa  solution
	3. Cartographier la langue : frontiérisation des pratiques  langagières
	4. Petite histoire de la frontiérisation du langage : une entreprise impériale et coloniale
	5. La traduction : la source du problème?
	6. Vers des cartographies décoloniales de la langue : couper le  cordon ombilical entre la traductio
	7. Conclusion
	Références


